
D ِiyana Hariri1 Seyed Behshid Hosseini2

Manoochehr Moazzemi3 Mohammadreza Rahimzadeh4

Received Date: 15 August, 2025 Accepted Date: 04 October, 2025 https://doi.org/10.30480/ARCAND.2025.5991.1078

Abstract
Syria, as one of the world’s oldest centers of civilization, possesses a rich and diverse architectural heritage that has been shaped 
throughout history by various cultures and beliefs. The architecture of this country, which has continued from ancient times 
to the present, reflects a complex and multi-layered cultural identity in which traces of different civilizations can be observed. 
This land, which has always been a meeting point for trade and cultural routes, has witnessed the formation of unique 
architectural styles where indigenous elements have been integrated with external influences. However, recent civil wars 
and socio-political crises have posed serious threats to this valuable heritage and destroyed a significant portion of historical 
buildings. Moreover, the introduction of modern architectural styles and the lack of attention to indigenous architectural 
principles have created an identity crisis in contemporary Syrian architecture and threatened the traditional connection 
between culture and spatial structure. The aim of this research is to explain the deep relationship between culture and 
architecture in Syria and to examine how cultural, religious, and social factors influence the formation of architectural styles, 
particularly in traditional houses. This study was conducted using a descriptive-analytical method based on documentary 
data and library studies, including case studies of the historical cities of Damascus and Aleppo. The results show that Syrian 
architecture possesses characteristics such as central courtyards, use of natural materials, and climate-appropriate design that 
reflect the social and cultural needs of the people of this land. Furthermore, the findings indicate that the civil war has led to the 
destruction of thousands of historical buildings and confronted Syrian architectural identity with serious challenges. Analysis 
of Damascus and Aleppo demonstrates that the traditional architecture of these areas represents a harmonious combination of 
climatic, social, and religious factors. Ultimately, preserving and reconstructing Syria’s architectural heritage requires special 
attention to indigenous architectural principles and cultural identity.

Keywords: Culture, Architecture, History, Syria

1. Ph.D. candidate, Department of Architecture, Faculty of Architecture and Urbanism, Iran University of Art, Tehran, Iran. 
(Corresponding Author)
    Email: dianahariri.1989@gmail.com
2. Professor, Department of Architecture, Faculty of Architecture and Urbanism, Iran University of Art, Tehran, Iran.
    Email: behshid_hosseini@art.ac.ir
3. Assistant Professor, Department of Architecture, Faculty of Architecture and Urbanism, Iran University of Art, Tehran, Iran.
    Email: m.moazzemi@art.ac.ir
4. Assistant Professor, Department of Architecture, Faculty of Architecture and Urbanism, Iran University of Art, Tehran, Iran.
    Email: m.rahimzadeh@art.ac.ir

The Relationship Between Culture and 
Architecture in Syria

Bi-Quarterly Journal of Architectural Research
Vol.3 - No.5 - Spring & Autumn 2023
Pages 172 - 189



2دیانا حریری1  سید بهشید حسینیی
محمدرضا رحیم زاده4منوچهر معظمی3

https://doi.org/10.30480/ARCAND.2025.5991.1078تاریخ پذیرش: 1404/06/17تاریخ دریافت: 1404/03/14

۱. دانشجوی دکتری معماری، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر ایران، تهران، ایران )نویسنده مسئول(.
Email: dianahariri.1989@gmail.com

2. استاد، گروه معماری، معماری، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر ایران، تهران، ایران.
Email: behshid_hosseini@art.ac.ir

3. استادیار، گروه معماری، معماری، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر ایران، تهران، ایران.
Email: m.moazzemi@art.ac.ir

4. استادیار، گروه معماری، معماری، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر ایران، تهران، ایران.
Email: m.rahimzadeh@art.ac.ir

* این مقاله برگرفته از رساله دکتری نویسنده اول به راهنمایی و مشاوره نویسندگان دوم تا چهارم است

چکیده
سوریه به عنوان یکی از کهن ترین مراکز تمدنی جهان، دارای میراث معماری غنی و متنوعی است که در طول 
تاریخ تحت تأثیر فرهنگ ها و اعتقادات مختلف شکل گرفته است. معماری این کشور که از دوران باستان تا 
پیچیده و چندلایه ای است که در آن ردپای تمدن های مختلف  از هویت فرهنگی  بازتابی  یافته،  تداوم  امروز 
شکل گیری  شاهد  بوده،  فرهنگی  و  تجاری  راه های  تلاقی  محل  همواره  که  این سرزمین  است.  مشاهده  قابل 
سبک های معماری منحصر به فردی بوده که در آن عناصر بومی با تأثیرات خارجی هم آمیخته شده اند. با این 
حال، جنگ های داخلی اخیر و بحران های سیاسی-اجتماعی، این میراث ارزشمند را با تهدید جدی مواجه ساخته 
و بخش قابل توجهی از بناهای تاریخی را تخریب کرده است. همچنین، ورود سبک های معماری مدرن و عدم 
توجه به اصول معماری بومی، باعث بروز بحران هویت در معماری معاصر سوریه شده و پیوند سنتی میان 
فرهنگ و ساختار فضایی را تهدید کرده است. هدف این پژوهش، تبیین رابطۀ عمیق میان فرهنگ و معماری در 
سوریه و بررسی چگونگی تأثیر عوامل فرهنگی، مذهبی و اجتماعی بر شکل گیری سبک های معماری، به ویژه در 
خانه های سنتی است. این مطالعه با روش توصیفی-تحلیلی و بر اساس داده های اسنادی و مطالعات کتابخانه ای 
انجام شده و شامل تحلیل موردی شهرهای تاریخی دمشق و حلب است. نتایج نشان می دهند که معماری سوریه 
دارای ویژگی هایی چون حیاط های مرکزی، استفاده از مصالح طبیعی و طراحی متناسب با اقلیم است که بازتاب 
نیازهای اجتماعی و فرهنگی مردم این سرزمین هستند. همچنین، یافته ها حاکی از آن است که جنگ داخلی 
منجر به تخریب هزاران بنای تاریخی شده و هویت معماری سوریه را با چالش های جدی مواجه کرده است. 
تحلیل شهرهای دمشق و حلب نشان می دهد که معماری سنتی این مناطق نمایانگر ترکیبی هماهنگ از عوامل 
اقلیمی، اجتماعی و مذهبی است. در نهایت، حفظ و بازسازی میراث معماری سوریه مستلزم توجه ویژه به اصول 

معماری بومی و هویت فرهنگی است.

واژگان كلیدی: فرهنگ، معماری، تاریخ، سوریه.

ن� رابطه ی فرهنگ و معماری در سوریه: تحلیلی تاریخیی  تبیین
ات تمدن های چندگانه و بحران های معاصر* از تأثریر

دوفصلنامۀ اندیش نامۀ معماری
سال سوم، شماره پنجم، بهار و تابستان ۱۴۰۲

صفحات 172 تا 189



174 

14
02

ن 
ستا

تاب
و 

ر 
ها

/ ب
م 

نج
ه پ

مار
 ش

م /
سو

ره 
دو

۱- مقدمه
از موقعیتی راهبردی  آفریقا در شرق مدیترانه،  و  اروپا  آسیا،  قاره  اتصال سه  نقطۀ  به‌دلیل واقع شدن در  سوریه 
ادیان بزرگ اسلام، مسیحیت و یهودیت، و از سوی  از یک سو مورد توجه  برخوردار بوده است. این سرزمین 
دیگر مورد توجه قدرت های بزرگ جهانی و کانون جنگ ها و مهاجرت های اقوام مختلف بوده است )الحمصی، 
معماری،  است.  مذهبی گوناگون  و  قومی  از گروه‌های  نامتجانس  ترکیبی  دلیل، سوریه  به همین   .)80 :1982
به‌عنوان یک پدیده اجتماعی، از فرهنگ نشأت گرفته و بر آن تأثیر می گذارد و بازتابی از اندیشه‌های انسانی در رابطه 
با فضا، زیبایی شناسی و فرهنگ است )Dimelli, 2023(. به همین سبب، سبک معماری هر دوره انعکاسی 
از فرهنگ و هنر آن محسوب می شود و با تغییراتی که در سایر عرصه‌های زندگی به وقوع می پیوندد، هماهنگ 
است )Noaime, 2025(. این تعامل و تداوم میان سبک های مختلف معماری، رابطه‌ای استوار ایجاد کرده که 
مرزبندی بین آن ها را دشوار می سازد. سوریه، کشوری است که سال هاست درگیر جنگ های متعدد بوده است. با 
توجه به تاریخ باستانی این کشور و معماری غنی آن، اهمیت بررسی معماری و نقش فرهنگ بر آن نمایان می شود 
)Dieb, Alsalloum & Webb, 2024(. مطابق با نظریه نوربرگ-شولتز1، معماری تجسم روح مکان است و 
بازتابی از نگاه انسان به جهان که نمایانگر ارزش ها، باورها و شیوه‌های زندگی جوامع مختلف در طول تاریخ بوده 
است )نوربرگ شولتس، 1980(. فرهنگ هر ملت پاسخگوی چگونگی شکل گیری فضاهاست. تجلی فرهنگ در 
فضاهای معماری از راه‌های گوناگون صورت می گیرد؛ برای نمونه می توان از عناصر، نقش ها، تزئینات و ترکیبات 
حجمی نام برد. معماری با عینیت بخشی به اندیشه‌ها از طریق صورت، به‌عنوان بازتابی از فرهنگ جامعه عمل 
می کند. نقش فرهنگ در شکل گیری تمام فضاهای معماری یکسان نیست، بلکه در سازماندهی فضاهای فرهنگی، 
آیینی و عمومی بیشتر نمایان می شود )رستم پور ، 1399: 89(. براساس تعریف الیور2، معماری بومی، معماری ای 
است که از درون جوامع رشد می کند و خود را با شرایط اجتماعی، اقلیمی و فناوری سازگار می سازد و با ارزش ها، 
اقتصاد، و شیوه‌های زندگی جوامعی که مولد آن هستند، در هماهنگی کامل است. به بیان دیگر، معماری مردم است 
و به‌دست مردم و نه صرفاًً برای مردم طراحی می شود )الیور ، 1997(. در تعریف تایلور3 در سال 1891، فرهنگ 
مجموعۀ علوم، دانش ها، هنرها، افکار و عقاید، اخلاقیات، مقررات و قوانین، آداب و رسوم و سایر آموخته‌ها 
و عاداتی است که انسان به‌عنوان یک عضو از جامعه کسب می کند )تایلور ، 1891(. این تعریف، فرهنگ را 
یک مجموعۀ پیچیده و گروهی معرفی می کند که به‌صورت اکتسابی در جامعه شکل می گیرد. حضور فرهنگ در 
فضاهای معماری و شهری می تواند به شکل عناصر، نقش ها، تزئینات، ترکیبات حجمی یا طراحی های خاص نمود 
یابد )اشعری ، 1394: 45(. سوریه، منطقه‌ای است که هشت سال تحت تأثیر جنگ قرار داشته و در این مدت 
 .)Sabri, 2023; Abdulmawla, 2023( طولانی شهرهای آن از اثرات تخریب ناشی از جنگ رنج برده‌اند
)امیدواری،  رفته‌اند  بین  از  این کشور  بناها و زیرساخت های  مانند  اجزای شهری مهم  از  بسیاری  این مدت  در 
1398: 78؛ Al Kassem, 2024(. هرچند تخریب ناشی از جنگ، توسعۀ شهری را به عقب بازگرداند، اما این 
تخریب ها می تواند فرصتی برای احیا و بازسازی شهرها فراهم کند؛ به شرط آنکه این بازسازی ها در استراتژی های 
پایداری شهری گنجانده شوند )مرکبی ، 1398: 23(. سوریۀ کنونی که در گذشته بخشی از سرزمین بزرگ شام 
باستانی،  از تمدن های  از نخستین خاستگاه‌های تمدن بشری است که برخلاف بسیاری  محسوب می شد، یکی 
تداوم و پیوستگی تاریخی خود را حفظ کرده است )امیدواری، 1398: 80؛ Hourani, 2025( . این سرزمین 
که از سپیده‌دم تاریخ گهواره تمدن بوده است، اقوام مختلفی را به خود جذب کرده یا در معرض تاخت وتاز آنان 
قرار گرفته است و نشانه‌هایی از تمدن خاص خویش را برای روزگاران پسین به یادگار گذاشته است )رستم پور ، 
1399: 9(. آثار به‌جای مانده از آن دوره‌ها، مجموعه‌ای عظیم و متنوع را تشکیل می دهند که نه‌تنها اساس هویت 
ملی سوریه بلکه بخشی مهم از تمدن و فرهنگ جامعه بشری محسوب می شوند )اشعری، 1394: 45(. در این 
پژوهش به دنبال آن هستیم که به موضوع »رابطۀ بین فرهنگ و معماری در سوریه« بپردازیم. بدین منظور، تلاش 
می کنیم تا چگونگی تأثیر فرهنگ بر شکل گیری معماری و نقش معماری در بازتاب فرهنگ و هویت جامعۀ سوریه 

را بررسی کنیم.
1  Norberg-Schulz,
2  Oliver
3  Tylor



175 

صر
عا

ی م
ها

ان 
حر

و ب
ه 

گان
ند

 چ
ی

ها
دن 

 تم
ت

یرا
تأث

ز 
ی ا

یخ
ار

ی ت
لیل

تح
ه: 

ری
سو

ر 
ی د

مار
مع

 و 
گ

هن
فر

ی 
طه 

راب
ن 

بیی
ت

۲. پیشینه پژوهش
پژوهش های متعددی در زمینه معماری سوریه و تأثیرات فرهنگی بر آن انجام شده است که به بررسی جنبه‌های 
مختلف این موضوع از دیدگاه‌های گوناگون پرداخته‌اند. در ادامه به برخی از مهم ترین این پژوهش ها اشاره می شود.

خاکساری و جهانی موید )1398( به بررسی بحران هویت در معماری معاصر سوریه پرداختند و نتایج آنها نشان 
داد که پیشرفت روزافزون تکنولوژی و نیاز به ساخت و سازهای جدید، سیمای شهرهای سوریه را دستخوش تغییر 
قرار داده است. این پژوهشگران دریافتند که حضور تمدن های مختلف در سوریه در دوره‌های تاریخی گوناگون، 
نظام معماری این کشور را متأثر از فرهنگ های متنوع کرده، اما در دوران معاصر، دیرینگی بی ارزش و نوگرایی باب 
میل شده که منجر به از بین رفتن توازن فضاهای ساخت و ساز و اماکن اجتماعی زیر عناصر مدرنیته شده است.

رستم پور )1399( در پژوهش«نقش فرهنگ باستانی در معماری آرامگاهی کشور سوریه« به بررسی ارتباط بین 
فرهنگ باستانی و کالبد مقابر در سوریه پرداختند و نتایج آنها نشان داد که معماری آرامگاه‌ها در سوریه ارتباط 
عمیقی با هویت و فرهنگ بومی منطقه دارد. این پژوهشگران با استفاده از روش تفسیری-تاریخی و بر اساس 
اسناد و مدارک، بناهای آرامگاهی سوریه را مورد مطالعه قرار داده و تحلیل کردند که چگونه کالبد این بناها با 
فرهنگ باستانی منطقه پیوند خورده و در نتیجه معماری با هویتی را شکل داده است که شاهد ارتباط بین بعد پنهان 

فرهنگی و کالبد معماری است.
دانشجو و السلیمان )1400( به بررسی سازگار کردن طراحی معماری مسکونی شهر حمص در سوریه با اقلیم 
بناهای ارزشمندی در بافت  آنها نشان داد که  نتایج  براساس مقایسه خانه‌های سنتی و معاصر شهر پرداختند و 
تاریخی شهر حمص در دوره‌های مملوکی و عثمانی و به تأثیر از فرهنگ آن ها ساخته شده‌اند که اکنون بخشی از 
شناسنامه معماری سنتی سوریه را تشکیل می دهند. این پژوهشگران دریافتند که استعمار فرانسه بر سرزمین سوریه 
باعث تغییر فرم و سازه و شکل بناهای مسکونی شده و در حال حاضر این بناها با مصرف انرژی بالایی در حال 
بهره‌برداری هستند، بنابراین لازم است راهکارهای طراحی همساز با اقلیم در بناهای جدید شهر حمص با در نظر 

گرفتن ویژگی های معماری سنتی پیشنهاد شود.

۳. مبانی نظری

۳-۱. معماری، فرهنگ و هویت
معماری از دیرباز تنها به‌عنوان یک فعالیت فنی یا ساخت وساز مطرح نبوده است، بلکه بستر شکل گیری و بازنمایی 
هویت های فردی و جمعی را فراهم کرده است. بناها و فضاهای شهری، علاوه بر پاسخگویی به نیازهای کارکردی، 
حامل معانی اجتماعی، فرهنگی و تاریخی اند. به تعبیر آنتونیو )2019(، معماری را می توان نوعی »متن فرهنگی« 
دانست که در آن ارزش ها، ایدئولوژی ها و روابط قدرت بازتاب می یابند. به همین دلیل، مطالعه معماری در نسبت 
با فرهنگ به‌مثابه یک رویکرد میان رشته‌ای در علوم اجتماعی، معماری و برنامه‌ریزی شهری اهمیت ویژه‌ای یافته 

است.
معماری در زمینه‌های متنوعی همچون هویت قومی، حافظه جمعی و بازنمایی های نمادین عمل می کند. به‌طور 
نقشی  در خاورمیانه  و مذهبی  تاریخی  بناهای  نشان می دهد که  دالال و همکاران )2021(  پژوهش های  مثال، 
کلیدی در بازتولید حس تعلق به مکان دارند. این امر خصوصاًً در جوامع متکثر از نظر قومی و مذهبی همچون 
مقاومت،  نماد  به‌عنوان  بلکه  روزمره،  زیست  برای  به‌عنوان کالبدی  نه‌تنها  معماری  دارد، چراکه  اهمیت  سوریه 

هویت و استمرار تاریخی عمل می کند.
از سوی دیگر، در جهان معاصر، معماری به واسطه فرآیندهای جهانی شدن، با چالش های جدیدی روبه‌روست. 
جریان های جهانی سرمایه و فرهنگ، الگوهای معماری را دگرگون کرده و به سمت همسان سازی پیش برده‌اند 
)Jones, 2017(. در این شرایط، بسیاری از پژوهشگران بر ضرورت توجه به »بومی سازی« معماری و بازاندیشی 
در نسبت آن با سنت ها و فرهنگ های محلی تأکید کرده‌اند )Nassar & AlSayyad, 2020(. بنابراین، معماری 

نه‌تنها عرصه‌ای فنی، بلکه بستری برای چالش و گفت وگو میان محلی گرایی و جهانی گرایی محسوب می شود.



176 

14
02

ن 
ستا

تاب
و 

ر 
ها

/ ب
م 

نج
ه پ

مار
 ش

م /
سو

ره 
دو

۳-۲. معماری، فضا و سیاست
معماری همواره پیوندی تنگاتنگ با قدرت و سیاست داشته است. فضاهای ساخته‌شده، نه‌فقط برای رفع نیازهای 
عملکردی، بلکه به‌عنوان ابزار کنترل اجتماعی، نمایش قدرت سیاسی و شکل دهی به روابط طبقاتی عمل کرده‌اند. 
فوکو در نظریه »هتروتوپیا« نشان می دهد که فضاها می توانند سازوکارهای پیچیده‌ای از قدرت را بازتاب دهند. این 

ایده در مطالعات جدید معماری توسعه یافته و به شکل »ژئوپولیتیک فضا« بسط یافته است.
به گفته گراهام )2016(، شهرها و معماری معاصر به‌ویژه در خاورمیانه، به میدان نزاع های نظامی و سیاسی بدل 
شده‌اند. معماری در این بستر نه‌تنها یک »محیط ساخته‌شده« بلکه یک »ابزار استراتژیک« است که می تواند به‌طور 
هم زمان سازنده یا ویرانگر باشد. در سوریه، به‌عنوان نمونه، تخریب گسترده محلات تاریخی و بناهای نمادین طی 
جنگ داخلی، تنها یک پدیده کالبدی نبوده بلکه نشان دهنده تلاشی سیستماتیک برای بازتعریف هویت های جمعی 

.)Al-Harithy, 2018( و کنترل سیاسی از طریق فضا بوده است
علاوه بر این، مفهوم »حق به شهر« که لوفور مطرح کرده و بعدها در ادبیات جدید معماری بازخوانی شده، بر 
اهمیت مشارکت شهروندان در تولید فضا تأکید می کند. پژوهش های اخیر )Shawkat, 2022( نشان می دهد که 
معماری مشارکتی می تواند به بازسازی اعتماد اجتماعی و بازتعریف هویت های محلی کمک کند. در این رویکرد، 
معماری نه‌تنها به‌عنوان ابزار بازنمایی قدرت بلکه به‌عنوان عرصه‌ای برای توانمندسازی و بازسازی اجتماعی در 
جوامع بحران زده دیده می شود. فضاهای ساخته‌شده باید در پیوندی دوسویه با فرهنگ و سیاست مطالعه شوند. 
این امر به‌ویژه در جوامعی چون سوریه اهمیت دارد که در آن معماری نه‌تنها ساختار کالبدی شهر بلکه بازتابی از 

تاریخ، هویت و منازعه‌های سیاسی و اجتماعی است.

۴. روش پژوهش
این پژوهش به‌صورت توصیفی-تحلیلی و مبتنی بر استدلال منطقی انجام شده است. در این روش، ابتدا رابطه 
میان فرهنگ و معماری در سوریه به‌طور جامع و تاریخی مورد بررسی قرار گرفته و سپس تحلیل های کیفی و 
منطقی برای درک بهتر تحولات فرهنگی و معماری این کشور صورت گرفته است. این پژوهش بر اساس بررسی 
داده‌های اسنادی و مطالعات کتابخانه‌ای معتبر، بنا شده است. در این راستا، تلاش شده است که روند تاریخی 
تغییرات معماری و تأثیرات فرهنگی آن به‌طور دقیق تجزیه و تحلیل شود. به‌ویژه درک ارتباطات پیچیده و متنوع 
میان فرهنگ، تاریخ و معماری در سوریه که در طول زمان در شرایط اجتماعی و جغرافیایی مختلف به‌وجود 

آمده‌اند، هدف این پژوهش است. 
پژوهش حاضر همچنین به تحلیل موردی تغییرات معماری در دوران مختلف، از دوران باستان تا معاصر، پرداخته 
و بررسی کرده است که چگونه فرهنگ و اعتقادات مردم بر ساختارهای معماری تأثیر گذاشته‌اند. این پژوهش در 
تلاش است تا نشان دهد که چگونه تغییرات سیاسی، اجتماعی، فرهنگی و بحران های اخیر سوریه نقش بسزایی در 
شکل گیری و دگرگونی معماری این سرزمین داشته‌اند و چگونه این تحولات نمایانگر یک مسیر استدلالی تاریخی 

در رابطه بین فرهنگ و معماری است.

۵. یافته های پزوهش

۵-۱. نقش جغرافیا در فرهنگ سوریه
سوریه کشوری با موقعیت جغرافیایی بسیار استراتژیک در غرب آسیا است که در تقاطع قاره‌های آسیا، اروپا و 
آفریقا قرار دارد. این کشور از شمال با ترکیه، از شرق با عراق، از جنوب با اردن و فلسطین اشغالی و از غرب با 
لبنان و دریای مدیترانه هم مرز است. چنین موقعیت جغرافیایی ای باعث شده است که سوریه از زمان های بسیار 
جمله  از  شود.  شناخته  مختلف  تمدنی  مسیرهای  و  تجارت ها  فرهنگ ها،  برای  ارتباطی  پل  یک  عنوان  به  دور 
مهم ترین راه‌های تجاری و فرهنگی که از سوریه عبور می کرد، جادۀ ابریشم بود. این مسیر تاریخی که به عنوان یکی 
از مهم ترین راه‌های تجاری در دنیای باستان شناخته می شد، از چین آغاز شده و از طریق ایران و سوریه به دیگر 



177 

صر
عا

ی م
ها

ان 
حر

و ب
ه 

گان
ند

 چ
ی

ها
دن 

 تم
ت

یرا
تأث

ز 
ی ا

یخ
ار

ی ت
لیل

تح
ه: 

ری
سو

ر 
ی د

مار
مع

 و 
گ

هن
فر

ی 
طه 

راب
ن 

بیی
ت

نقاط خاورمیانه و اروپا متصل می گردید. این مسیر نه تنها برای انتقال کالاهای تجاری از جمله ابریشم، طلا و 
ادویه‌ها بسیار حیاتی بود، بلکه ارتباطات فرهنگی و دینی فراوانی را نیز بین شرق و غرب برقرار می کرد. اهمیت 
این موقعیت برای سوریه به اندازه‌ای بود که بسیاری از قدرت ها در طول تاریخ تلاش کرده‌اند تسلط خود را بر این 
سرزمین حفظ کنند، زیرا هرگونه سلطه بر سوریه به معنای کنترل یکی از مهم ترین مسیرهای تجاری و استراتژیک 

.)Masters, 2013: 47 جهان بوده است )مهدوی جو، 1399: 103؛
این سرزمین  با تنوع قومی و مذهبی بسیار است. در طول تاریخ،  در زمینۀ جغرافیای فرهنگی، سوریه کشوری 
محل سکونت اقوام مختلفی چون عرب ها، کردها، ترکمن ها، دروزی ها، آشوری ها، ارمنی ها و همچنین اقلیت های 
نظر  از  باعث شده است سوریه  فرهنگی  تنوع  این  بوده است.  و مسیحیان  اسماعیلی ها  مذهبی چون علوی ها، 
اجتماعی و فرهنگی یک ترکیب پیچیده و چندلایه باشد. موقعیت جغرافیایی سوریه در هلال خصیب که از دیرباز 
بسترهای  مهم ترین  از  یکی  این کشور  شد که  موجب  می شود  شناخته  بشری  اولیه  تمدن های  خاستگاه  به‌عنوان 
همزیستی، تبادل و همچنین برخورد فرهنگی باشد. حضور اقوام سامی و غیرسامی در این منطقه و ادغام فرهنگ ها 

.)Lewis, 2001: 98( و آیین های متفاوت، هویتی منحصربه‌فرد به سوریه بخشیده است
از سوی دیگر، جغرافیای سوریه همواره آن را در معرض درگیری های سیاسی و نظامی قرار داده است. در دوران 
ایران هخامنشی، روم و سپس بیزانس بارها دست  بابل،  امپراتوری های بزرگ نظیر آشور،  باستان، سوریه میان 
به دست شد. این سرزمین نه تنها به لحاظ نظامی اهمیت داشت، بلکه به‌عنوان قلب شرق مدیترانه در مسیرهای 
تجاری جهانی نیز جایگاهی حیاتی ایفا می کرد. به همین دلیل، شهرهایی چون دمشق و حلب همواره مراکز بزرگ 
.)Gelvin, 2016: 56( اقتصادی و فرهنگی منطقه بودند و نفوذ تمدن های مختلف را در خود جذب می کردند

پـس از ظهـور اسلام، جغرافیـای سـوریه بـار دیگـر موجب شـد که این کشـور نقـشی محوری در تحـولات منطقه‌ای 
ایفـا کنـد. فتـح دمشـق توسـط خالـد بـن ولیـد در سـال 634 مـیلادی نـه تنهـا نقطـه عطـفی در تاریـخ اسلام بـود، 
بلکـه سـوریه را بـه مرکـز خلافـت امـوی تبدیـل کـرد. از آن زمـان دمشـق به‌عنـوان یکی از مهم تریـن مراکز سـیاسی و 
فرهنـگی دنیـای اسلام شـناخته شـد. موقعیـت جغرافیایـی سـوریه در اتصـال شـبه‌جزیره عربسـتان بـه مدیترانـه و از 
آنجـا بـه اروپـا، زمینـه را بـرای گسـترش اسلام و تبـادلات فرهنـگی میـان شـرق و غـرب فراهـم سـاخت. در دوران 
عباسـیان نیـز ایـن موقعیـت باعـث شـد سـوریه همچنـان جـایگاه فرهنـگی مهـمی داشـته باشـد، هرچنـد مرکزیـت 

سـیاسی بـه بغـداد منتقـل شـد )حمیـدی، 1400: 125(.
در طـول تاریـخ میانـه، حضـور سـوریه در نقطه اتصال شـرق و غرب موجب شـد تا این سـرزمین هـدف جنگ های 
انطاکیـه و اورشـلیم، کـه در  صلیبـی و منازعـات قدرت هـای منطـقه‌ای و جهـانی قـرار گیـرد. شـهرهایی ماننـد 
همسـایگی سـوریه بودنـد، به‌عنـوان مراکـز مناقشـه اهمیـت یافتنـد و سـوریه همـواره صحنـه رویارویـی نیروهـای 
مسـلمان و اروپایـی بـود. در نهایـت بـا سـلطه عثمـانی، سـوریه به‌عنـوان یکی از ایالت هـای کلیـدی ایـن امپراتـوری 
جـایگاهی خـاص یافـت و هـم از نظـر تجـاری و هـم از نظر مذهبی به‌عنوان حلـقه‌ای میان اسـتانبول، قاهره و بغداد 

.)Masters, 2013: 114( عمـل میکـرد
در دوران مدرن و معاصر نیز موقعیت جغرافیایی سوریه تأثیر فراوانی بر تحولات این کشور داشته است. پس از 
جنگ جهانی اول و فروپاشی امپراتوری عثمانی، سوریه تحت قیمومیت فرانسه قرار گرفت؛ موقعیتی که اهمیت 
استراتژیک این کشور را برای قدرت های استعماری نشان می داد. در قرن بیستم، سوریه به یکی از کانون های رقابت 
میان قدرت های جهانی و منطقه‌ای تبدیل شد. از یک سو مجاورت با اسرائیل و مسئله فلسطین، و از سوی دیگر 
همجواری با ترکیه، عراق و لبنان، موجب شد این کشور به‌طور مداوم در مرکز بحران های خاورمیانه قرار داشته 

.)Hinnebusch, 2012: 23( باشد
بحران داخلی سوریه از سال 2011 نشان داد که جغرافیا و تنوع فرهنگی این کشور چگونه می تواند به عاملی برای 
منازعه و شکنندگی سیاسی بدل شود. جنگ داخلی سوریه با مشارکت گروه‌های قومی و مذهبی متعدد – از جمله 
سنی ها، علوی ها و کردها – و مداخله قدرت های خارجی شدت گرفت. موقعیت ژئوپلیتیک این کشور در شرق 
مدیترانه و در نزدیکی منابع انرژی خاورمیانه، زمینه‌ساز حضور بازیگران بین المللی مانند روسیه، آمریکا و ایران 
شد. افزون بر آن، گروه‌های تروریستی مانند داعش و جبهه‌النصره از این وضعیت بهره‌برداری کرده و بخش هایی 
داد که چگونه  نشان  دیگر  بار  ترتیب، جغرافیای سوریه  این  به  درآوردند.  تحت کنترل خود  را  از خاک سوریه 
می تواند هم فرصتی برای ارتباط فرهنگی و اقتصادی و هم بستری برای بحران های عمیق سیاسی و نظامی باشد 



178 

14
02

ن 
ستا

تاب
و 

ر 
ها

/ ب
م 

نج
ه پ

مار
 ش

م /
سو

ره 
دو

.)Heydemann, 2018: 74(
در مجموع، جغرافیای سوریه نه تنها هویت فرهنگی این کشور را شکل داده، بلکه سرنوشت سیاسی و اجتماعی 
آن را نیز به‌طور جدی تحت تأثیر قرار داده است. این موقعیت منحصربه‌فرد موجب شده است که سوریه همواره 
و  منازعات  هم  و  می شود  دینی شکوفا  و  فرهنگی  تنوع  هم  تمدن ها« شناخته شود؛ جایی که  »گره‌گاه  به‌عنوان 
بحران های پیچیده بروز می یابد. بنابراین، فهم فرهنگ سوریه بدون درک پیوندهای عمیق آن با جغرافیا و موقعیت 

استراتژیک امکان پذیر نیست.
این موقعیت جغرافیایی نه تنها در دوران باستان که در دوره‌های مختلف تاریخی از جمله دوران امپراتوری های 
مختلف مانند امپراتوری روم، ساسانیان و عثمانی نیز تأثیرات فراوانی بر سرنوشت سوریه گذاشته است.  این کشور 
که در بخش مرکزی منطقۀ موسوم به خاورمیانه قرار دارد، همیشه محل تلاقی و برخورد قدرت های بزرگ بوده 
است. به‌ویژه در دوران امپراتوری روم و ساسانی، سوریه به عنوان یک منطقه کلیدی برای تسلط بر شرق مدیترانه 

و همچنین مرزهای امپراتوری های بزرگ مطرح بوده است. 
در دوران پس از اسلام، سوریه به عنوان یکی از اولین مناطقی که تحت اختیار مسلمانان درآمد، نقش بسیار مهمی 
در تاریخ اسلامی ایفا کرد. فتح دمشق به‌دست مسلمانان به رهبری خالد بن ولید در سال 634 میلادی، نقطۀ 
عطفی در تاریخ سوریه و جهان اسلام بود. سوریه پس از آنکه به مرکز خلافت اسلامی تبدیل شد به‌عنوان یک مرکز 
فرهنگی و سیاسی مهم در دنیای اسلام شناخته شد. در دوران خلافت عباسی و سپس در دورۀ عثمانی، سوریه 
همچنان به‌عنوان یک استان مهم در قلمرو امپراتوری عثمانی باقی ماند و مرکزیت خود را در دنیای اسلام حفظ 
کرد. با این حال، در طول قرن های بعد، سوریه تحت فشارهای مختلف سیاسی، اجتماعی و اقتصادی قرار گرفت 
که در نهایت منجر به بحران های داخلی و خارجی شد. در دوران معاصر، این تنش ها و اختلافات قومی و مذهبی 
همچنان در بستر جغرافیای فرهنگی سوریه باقی مانده است.  جنگ داخلی سوریه که از ۲۰۱۱ آغاز شد، یکی از 
پیچیده‌ترین و خونین ترین بحران های معاصر این کشور است. این درگیری با مشارکت گروه‌های مذهبی، قومی 
و سیاسی مختلف )مانند سنی ها، علوی ها، کردها( و با حمایت بازیگران داخلی و خارجی تشدید شد. گروه‌های 
تروریستی مانند داعش و جبهه‌النصره نیز از این بحران سوءاستفاده کرده و بخش هایی از سوریه را تصرف کردند. 
موقعیت حساس سوریه و تنوع فرهنگی آن، همراه با رقابت قدرت های خارجی، نه تنها بحران داخلی را طولانی 
کرده، بلکه آن را به یک چالش فرامرزی تبدیل نموده است. این جنگ نشان دهنده تأثیر عمیق عوامل تاریخی، 

هویتی و ژئوپلیتیک بر ثبات منطقه است )حمیدی، 1400: 125(.

۵-۲. نقش تاریخ در فرهنگ سوریه
سوریه که از دیرباز محل تلاقی تمدن ها و فرهنگ های مختلف بوده است، از دوران باستان تاکنون به‌عنوان یکی 
از کانون های مهم جغرافیایی و فرهنگی در خاورمیانه شناخته می شود. تاریخ سوریه پر از تحولات پیچیده و مهم 
است که هر کدام تأثیرات عمیقی بر فرهنگ، هویت اجتماعی و ساختار سیاسی این کشور گذاشته است. شکل گیری 
سوریه به‌عنوان یک کشور مستقل و هویت ملی آن را می توان در تقاطع تاریخ های مختلف جستجو کرد. در ابتدا، 
سوریه به‌عنوان بخشی از هلال خصیب، در دوران باستان به عنوان یکی از نخستین مراکز تمدنی جهان شناخته 
می شد. این سرزمین تحت سلطه امپراتوری های مختلف از جمله آشوریان، بابلی ها و مصریان قرار داشت. هر کدام 
از این امپراتوری ها تأثیرات مختلفی بر فرهنگ سوریه گذاشتند و آن را به یک محیط فرهنگی متنوع تبدیل کردند. 
بعد از آن، در دوران سلوکیان و سپس امپراتوری روم، سوریه به یکی از مراکز کلیدی در شرق مدیترانه تبدیل شد 
و تحولات فرهنگی، هنری و دینی بسیاری را تجربه کرد. این دوره‌ها به‌ویژه در زمینه‌های معماری، هنر و فلسفه 
بسیار تأثیرگذار بودند. اما تحول عمده‌ای که در تاریخ سوریه رخ داد، ورود اسلام به این سرزمین در قرن هفتم 
میلادی بود. )مرکبی، 1398: 25(. پس از فتح سوریه توسط مسلمانان، دمشق به‌عنوان پایتخت خلافت امویان 
انتخاب شد و سوریه مرکز مهم فرهنگی و دینی در جهان اسلام گردید. در این دوران، تأثیرات فرهنگی جدیدی 
وارد شد که هنوز در آثار معماری این کشور قابل مشاهده است. بسیاری از بناهایی که در این دوره ساخته شدند، 
از جمله مسجد جامع اموی در دمشق، ترکیبی از معماری اسلامی و ویژگی های فرهنگی دوران روم و بیزانس 
بودند. پس از سقوط خلافت اموی، سوریه تحت تسلط خلافت عباسی قرار گرفت و سپس در دوران های مختلف 



179 

صر
عا

ی م
ها

ان 
حر

و ب
ه 

گان
ند

 چ
ی

ها
دن 

 تم
ت

یرا
تأث

ز 
ی ا

یخ
ار

ی ت
لیل

تح
ه: 

ری
سو

ر 
ی د

مار
مع

 و 
گ

هن
فر

ی 
طه 

راب
ن 

بیی
ت

شاهد  سوریه  دوره‌ها،  این  در  قرار گرفت.  عثمانیان  و  ممالیک  ایوبیان،  مانند  مختلفی  سلسله‌های  تأثیر  تحت 
تحولات زیادی در زمینه‌های فرهنگی، مذهبی و سیاسی بود.  تحت سلطه عثمانی ها، سوریه نه تنها در چارچوب 
یک امپراتوری وسیع قرار گرفت، بلکه به‌عنوان یک مرکز فرهنگی، اقتصادی و سیاسی کلیدی در جهان اسلام نیز 
شناخته شد. در دوران عثمانی، سوریه شاهد ساخت بناهای تاریخی بسیاری از جمله مساجد و مدارس بود که 

نشان دهنده شکوفایی فرهنگی و دینی در این سرزمین است )اشعری، 1394: 50(.
با شروع قرن بیستم و پس از پایان جنگ جهانی اول، سوریه تحت قیمومیت فرانسه قرار گرفت که باعث تحولات 
آثار  اجتماعی  و  فرهنگی  زمینه‌های  در  به‌ویژه  فرانسه  استعمار  شد.  این کشور  در  عمده‌ای  اجتماعی  و  سیاسی 
عمیقی گذاشت و سوریه را وارد دوره‌ای جدید از مبارزات استقلال خواهانه و ملی گرایانه کرد. این دوره به‌ویژه با 
ظهور جنبش های آزادی خواهانه و درخواست های مردمی برای خودمختاری و استقلال از استعمارگران همراه بود. 
پس از استقلال سوریه در سال 1941، این کشور وارد مرحله‌ای جدید از تاریخ خود شد که با تحولات سیاسی 
و بحران های مختلف همراه بود. پس از جنگ جهانی دوم، سوریه با چالش های اقتصادی، اجتماعی و سیاسی 
زیادی روبه‌رو شد. در این دوره، هویت ملی سوریه تحت تأثیر تحولات سیاسی داخلی و منطقه‌ای قرار گرفت. 
به  تا  تأثیرات آن  ناآرامی هایی بود که  افزایش تنش های مذهبی و قومی، سوریه شاهد درگیری ها و  با  همچنین، 
امروز در ساختار فرهنگی و اجتماعی این کشور مشهود است.  یکی از مهم ترین تحولات اخیر در تاریخ سوریه، 
جنگ داخلی این کشور از سال 2011 به بعد بوده است که باعث ایجاد بحران های انسانی، اجتماعی و فرهنگی در 
سطح وسیع شده است. این جنگ نه تنها به تخریب بسیاری از بناهای تاریخی و فرهنگی سوریه منجر شد، بلکه 
بر هویت فرهنگی و اجتماعی مردم این سرزمین تأثیرات عمیقی گذاشت. با این حال، جنگ داخلی نیز فرصتی 
برای بازنگری در هویت فرهنگی و بازسازی برخی از جنبه‌های فرهنگی سوریه فراهم آورده است. در نهایت، تاریخ 
سوریه به‌عنوان یک تاریخ پیچیده و پر از تحولات سیاسی، اجتماعی و فرهنگی، نقش بسیار مهمی در شکل گیری 
هویت فرهنگی این کشور ایفا کرده است. از دوران باستان تا دوران معاصر، تحولات مختلف فرهنگی، دینی و 
سیاسی باعث شده که سوریه همواره یکی از کانون های اصلی در خاورمیانه باشد که تأثیرات فرهنگ های مختلف 
را در خود جای داده است. این تاریخ غنی و پیچیده، فرهنگ سوریه را به‌عنوان یک مجموعه منحصر به فرد از 

تمدن های مختلف در طول تاریخ درآورده است )مرادزاده، 1395: 107(.

۵-۳. نقش اعتقادات در فرهنگ سوریه
از دوران باستان تا به امروز، اعتقادات دینی و مذهبی در سوریه نقشی محوری در شکل دهی به هویت فرهنگی، 
اجتماعی و حتی معماری این سرزمین ایفا کرده‌اند. این پیوند میان دین و فرهنگ نه‌تنها در سطح نمادین بلکه در 
عرصه‌های مادی، از سازمان فضایی شهرها تا معماری بناها، به وضوح مشاهده می شود. سوریه به دلیل موقعیت 
استراتژیک خود در خاورمیانه، همواره محل تلاقی ادیان، تمدن ها و قدرت های سیاسی بوده است و به همین دلیل 

تاریخ مذهبی آن تنوع و پیچیدگی خاصی دارد.
و  معابد  بود.  افکنده  سایه  مردم  زندگی  بر  طبیعت  تقدیس  و  چندگانه  باورهای  میلاد،  از  پیش  سوم  هزاره  در 
زیارتگاه‌های کوچک در جوامع اولیه سوریه بازتابی از تلاش برای ارتباط با نیروهای طبیعت و خدایان بودند. 
بعدها، ورود آرامیان در اواخر هزاره دوم پیش از میلاد دین ها و آیین های تازه‌ای را به همراه آورد که با سنت های 
بومی ترکیب شدند و ساختار مذهبی جدیدی ایجاد کردند. این هم افزایی میان آیین های محلی و وارداتی باعث 

شد سوریه از همان ابتدا به سرزمینی با تنوع دینی و فرهنگی گسترده تبدیل شود.
در  معابد عظیم  دوره،  این  در  به هم گره خوردند.  به‌شدت  و معماری  دین  رومی،  هلنیستی و سپس  دوران  در 
شهرهایی مانند پالمیرا ساخته شدند که ترکیبی از سبک های یونانی-رومی و عناصر بومی را به نمایش می گذاشتند 
)Dentzer-Feydy, 2010(. چنین ترکیب هایی نه‌تنها نشان دهنده نفوذ سیاسی و فرهنگی حاکمان بودند بلکه 
با گسترش  آن،  از  پس  می شدند.  محسوب  سوریه  چندقومیتی  جوامع  میان  مشترک  هویت  ایجاد  برای  ابزاری 
مسیحیت در قرن چهارم میلادی، کلیساها و زیارتگاه‌های مسیحی در دمشق، انطاکیه و حلب ساخته شدند و دین 

تازه، سیمای مذهبی و فرهنگی کشور را تغییر داد.
تحول بنیادین اما با ورود اسلام در قرن هفتم میلادی شکل گرفت. سوریه به یکی از مراکز اصلی جهان اسلام 



180 

14
02

ن 
ستا

تاب
و 

ر 
ها

/ ب
م 

نج
ه پ

مار
 ش

م /
سو

ره 
دو

تبدیل شد و دمشق به‌عنوان پایتخت خلافت امویان، نقشی تاریخی در معماری مذهبی ایفا کرد. مسجد جامع 
دمشق نمونه بارزی از تلفیق سنت های مسیحی و اسلامی بود؛ زیرا بر بقایای یک کلیسای مسیحی ساخته شد و 
در عین حال ویژگی های خاص معماری اسلامی را تثبیت کرد )Flood, 2001(. در این دوره، دین نه‌تنها معنای 
فردی و اجتماعی داشت بلکه اساس سازمان فضایی شهرها نیز بر مبنای نیازهای مذهبی و آیینی شکل گرفت. 
بازارها، کاروانسراها و مدارس دینی در نزدیکی مساجد قرار می گرفتند و این نشان دهنده مرکزیت دین در ساختار 

شهری بود.
در دوران عثمانی، دین و مذهب همچنان جایگاه محوری داشتند. مساجد، خانقاه‌ها و مدارس اسلامی ساخته 
شدند و در کنار آن ها، کلیساها و کنیسه‌ها نیز به حیات خود ادامه دادند. حضور اقلیت های مذهبی مانند مسیحیان، 
معماری  منظر،  این  از   .)Meri, 2017( می داد  بازتاب  را  سوریه  مذهبی  تنوع  علوی ها  و  دروزی ها  یهودیان، 
مذهبی سوریه نه‌فقط عرصه بازنمایی ایمان بلکه بستری برای همزیستی، تنش و مذاکره میان گروه‌های مختلف 

.)Rabo, 2012( بود
این پیوند میان اعتقادات و فرهنگ مذهبی تنها در گذشته محدود نمی شود، بلکه در بحران های معاصر نیز اهمیت 
خود را نشان داده است. از سال 2011، جنگ داخلی سوریه موجب تخریب گسترده مساجد، کلیساها و زیارتگاه‌ها 
شد. این تخریب ها فراتر از ویرانی کالبدی بودند و به‌طور مستقیم حافظه جمعی و هویت فرهنگی مردم را نشانه 
گرفتند )al-Azm, 2015(. در واقع، نابودی مکان های مذهبی به معنای شکستن پیوند میان جامعه و تاریخ خود 
بود. بازسازی این اماکن نیز به یکی از مباحث اصلی سیاست های پساجنگ تبدیل شده است. پرسش مهم این 
است که آیا بازسازی باید صرفاًً بر کالبد متمرکز شود یا تلاش کند تا روح و هویت فرهنگی-مذهبی این مکان ها 

.)Larkin, 2019( را نیز احیا کند
اعتقادات مذهبی در سوریه همواره دو کارکرد داشته‌اند: نخست، بازتولید هویت جمعی و مشروعیت بخشی به 
قدرت سیاسی؛ و دوم، هدایت شکل گیری معماری و سازمان فضایی شهرها. از این رو، مطالعه فرهنگ مذهبی 
سوریه بدون درک بازتاب آن در معماری و فضاهای عمومی ناقص خواهد بود. امروز نیز، بحث بازسازی پس از 
بحران با پرسش های هویتی و مذهبی گره خورده است؛ زیرا جوامع محلی خواهان آن هستند که بازسازی، حافظ 

هویت دینی و فرهنگی آنان باشد و نه صرفاًً تکرار الگوهای مدرن بیگانه.
به‌طور کلی، اعتقادات مذهبی در سوریه از دوران باستان تا به امروز نه‌تنها در لایه‌های اجتماعی و فرهنگی بلکه در 
سیمای کالبدی و معماری کشور نیز ریشه دوانده‌اند. این تنوع دینی و فرهنگی بخشی جدایی ناپذیر از هویت ملی 

سوریه است و بررسی آن می تواند درک عمیق تری از رابطه میان دین، فرهنگ و معماری ارائه دهد.

۵-۴. رابطه بین فرهنگ سوریه و معماری خانه‌های سوریه 
دامی شناخته شد و معماری اسلامی در این شهر رونق گرفت. این تأثیرات به‌ویژه در خانه‌ها و بناهای عمومی مانند 
مساجد، کاروانسراها و بازارها مشهود است. خانه‌های سوریه در این دوران به‌طور معمول از حیاط های مرکزی، 
دیوارهای بلند و مصالح طبیعی مانند سنگ و چوب ساخته می شدند )کاساپ1، 2025(. که این طراحی ها نه تنها 

به‌منظور مقابله با گرمای شدید و شرایط جوی، بلکه برای حفظ حریم خصوصی و ایجاد فضاهای 
اجتماعی برای خانواده‌ها و مهمانان در نظر گرفته شده بودند. شهرهای سوریه به‌ویژه دمشق و حلب، به‌عنوان 
ایفا  در شکل گیری سبک های معماری خانه‌های سوری  اساسی  نقش  تاریخ،  در طول  فرهنگی  و  مراکز تجاری 
کرده‌اند )نائیمه 2، 2025(. در این شهرها، خانه‌ها به‌طور معمول در دو طبقه ساخته می شدند و در داخل حیاط های 
مرکزی خود، فضای سبز و حوض های آبی وجود داشت که نه تنها به‌عنوان مرکز خانواده بلکه برای میزبانی از 
مهمانان و تجارت های کوچکی که در داخل خانه‌ها انجام می شد، استفاده می شدند. این طراحی ها نشان دهنده 
اهمیت تعاملات اجتماعی، اقتصادی و فرهنگی در زندگی روزمره مردم سوریه است )ابوخطار3، 2023(. برخی 

از عناصر معماری قدیمی خانه‌ها در سوریه را می توان در شکل 1 مشاهده کرد.

1  Kaccap
2  Noaime
3  Aboukhater



181 

صر
عا

ی م
ها

ان 
حر

و ب
ه 

گان
ند

 چ
ی

ها
دن 

 تم
ت

یرا
تأث

ز 
ی ا

یخ
ار

ی ت
لیل

تح
ه: 

ری
سو

ر 
ی د

مار
مع

 و 
گ

هن
فر

ی 
طه 

راب
ن 

بیی
ت

 
شکل ۱- پلان خانه‌های قدیمی در دمشق )کبریت، ۲۰۰۰(

ساخته  شهرها  این  در  نیز  تجاری  و  عمومی  مراکز  به‌عنوان  بازارها  و  مسجدها، کاروانسراها  خانه‌ها،  در کنار 
می شدند و معماری آن ها بازتابی از فرهنگ و تاریخ سوریه بوده است. اما با گذشت زمان و وقوع تحولات سیاسی 
و اجتماعی، به‌ویژه در قرن بیستم، تغییرات عمده‌ای در معماری سوریه به‌وجود آمد. با شروع دوران مدرن و ورود 
سبک های معماری غربی، بسیاری از معماران سوری به‌جای حفظ سبک های سنتی و بومی، به تقلید از معماری 
مانند دمشق و  بزرگ  به‌ویژه در شهرهای  باعث شد که معماری سوریه  تغییرات  این  آوردند.  مدرن غربی روی 
حلب به‌طور عمده به بلوک های ساخته‌شده تبدیل شود که نه تنها از نظر ظاهری فاقد ارتباط با تاریخ و هویت 
سوریه بودند، بلکه به‌طور عمده نیازهای اولیه شهروندان را برآورده می کردند. یکی از مشکلات عمده در معماری 
سوریه در دوران اخیر، رونوشت برداری از سبک های خارجی و عدم توجه به هویت بومی بوده است. بسیاری از 
بناها و ساختمان ها به‌ویژه در مناطقی مانند حلب، تحت تأثیر معماری مدرن غربی ساخته شدند که نه تنها با 
فرهنگ سوریه تطابق نداشتند، بلکه به نابودی هویت فرهنگی و زیبایی شناختی شهرهای تاریخی منجر شدند. در 
برخی از مناطق فقیرنشین یا »العشوائیات«، ساختمان هایی ساخته شده‌اند که از نظر ساختاری و زیبایی شناسی 
نوع  این  است.  شده  مختلف  مناطق  در  اجتماعی  و  بصری  نارضایتی های  ایجاد  باعث  و  بوده  ضعیف  کاملًاً 
ساخت وسازهای ناپایدار نه تنها فضاهای غیرقابل سکونت ایجاد کرده‌اند بلکه موجب نابودی هویت شهری و 

فرهنگی سوریه گردیده‌اند )سبری1، 2023(. 
جنگ داخلی سوریه، که از سال 2011 آغاز شد، تأثیرات عمیقی بر معماری و ساخت وساز در این کشور گذاشت. 
بسیاری از بناهای تاریخی، خانه‌ها و ساختمان های عمومی که نمایانگر هویت فرهنگی سوریه بودند، به‌طور کامل 
تخریب شدند. این تخریب ها علاوه بر آسیب های انسانی و اجتماعی که ایجاد کرد، فرآیند بازسازی و نوسازی 
شهری را به چالش کشید. برخی از مناطق مانند حلب، که پیش از جنگ از نظر معماری و ساخت وساز اهمیت 
و  فرهنگی  هویت  به  توجه  نیازمند  آن ها  بازسازی  و  هستند  روبه‌رو  بسیاری  مشکلات  با  اکنون  داشتند،  زیادی 
معماری سنتی این کشور است )خاکساری، 1398: 156(.  به‌طور کلی، معماری امروز سوریه در حال حاضر 
در فاصله‌ای میان تاریخ و توسعه شهری قرار دارد. اگرچه در برخی از مناطق شهری، پروژه‌های مدرن و نوسازی 
شده به چشم می خورد، اما معماری های وارداتی و تقلیدی که در این پروژه‌ها استفاده شده‌اند نتوانسته‌اند هویت 
فرهنگی و معماری سوریه را به‌طور کامل حفظ کنند. سبک های معماری مدرن، به‌ویژه در پروژه‌های عمومی مانند 
کتابخانه‌ها و هتل ها، بیشتر از آنکه به فرهنگ و تاریخ بومی سوریه وفادار باشند، تحت تأثیر معماری غربی قرار 

1  Sabri



182 

14
02

ن 
ستا

تاب
و 

ر 
ها

/ ب
م 

نج
ه پ

مار
 ش

م /
سو

ره 
دو

گرفته‌اند. در نهایت، رابطه بین فرهنگ سوریه و معماری خانه‌های سوری نشان دهنده تعامل پیچیده‌ای است که 
نه  این کشور، مسیرهای تجاری و فرهنگ های مختلف وجود دارد. معماری سوریه  پرفراز و نشیب  تاریخ  بین 
تنها بازتابی از تاریخ این سرزمین بلکه نمایانگر نیازهای اجتماعی، اقتصادی و فرهنگی مردم آن است. با وجود 
چالش هایی که معماری سوریه در دوران اخیر با آن روبه‌رو بوده است، هنوز هم می توان ردپای فرهنگ و هویت 

غنی سوریه را در ساختمان های قدیمی و بناهای تاریخی آن یافت )البهنسی ، 2007: 145(.

۵-۵. معماری تاریخی شهرهای سوریه

۵-۵-۱. شهر باستانی حلب
حلب یکی از قدیمی ترین و مهم ترین شهرهای سوریه است که تاریخ آن به هزاره اول قبل از میلاد بازمی گردد. در 
این دوران، حلب به‌عنوان مرکز پادشاهی آرامی شناخته می شد و محل عبادت های مذهبی باستانی بود )رادمهر، 
فینیقیه و  پایتخت دولت  به‌ویژه در دوران هلنی، به‌عنوان  تاریخ  این شهر در دوران های مختلف   .)70 :1402
سوریه داخلی شناخته شد و معبد باستانی حدد به معبد زئوس الحلبی تبدیل گردید. در دوره روم، حلب شکلی 
شدند  ساخته  شهر  این  در  بزرگ  و کلیساهای  قلعه‌ها  از  بسیاری  بیزانس،  دوران  در  و  خود گرفت  به  واضح تر 

)باراکات، 2024(.
با ظهور اسلام در قرن هفتم میلادی، معماری اسلامی در حلب به دست مسلمانان عرب اموی شکل گرفت و 
نوآوری هایی در این معماری وارد شد که برای نخستین بار در تاریخ اسلام دیده می شد. در این دوران، بناهایی با 
ویژگی هایی چون گنبد، سقف های منحنی، درب های تزئینی، تاج ستون ها و کتیبه‌های مزین به هنر اسلامی ساخته 
شدند که این تحولات بازتابی از اعتقادات و فرهنگ اسلامی بودند. مسجد جامع اموی که در دوران امویان ساخته 
شد، یکی از بزرگ ترین و مهم ترین مساجد جهان اسلام بود که به‌عنوان نمادی از اقتدار حکومت اسلامی در این 

دوران شناخته می شود.
حلب  معماری  عباسی،  دوران  در  قرار گرفت.  مختلف  حکومت های  تأثیر  تحت  حلب  معماری  آن،  از  پس 
تحت تأثیر معماری فارسی و ترکی قرار گرفت و ویژگی های جدیدی همچون استفاده از طاقدیس ها و گنبدهای 
نیمه‌استوانه‌ای در بناها رایج شد. در دوره ایوبی، معماری حلب به‌ویژه در ساخت مساجد، مدارس و خانقاه‌های 
بزرگ گسترش یافت و ویژگی هایی چون گنبدهای منحنی و برج های مستحکم در ساختمان ها به چشم می خورد. در 
دوران مملوک، تراکم در معماری افزایش پیدا کرد و فضای داخلی ساختمان ها با گنبدها و سقف های پوشیده شده 
از تزئینات ساده‌تری شکل گرفت. در دوره عثمانی، معماری حلب دستخوش تغییرات جدیدی شد و سبک های 
جدیدی با گنبدهای مرکزی در بسیاری از ساختمان ها مشاهده شد. این سبک ها به‌ویژه در مسجد العادلیه و مدرسه 

خسرویه در حلب به وضوح دیده می شوند و انعکاسی از معماری عثمانی هستند )البهنسی، 2007: 150(.
شـهر حلـب بـا ایـن تاریـخ طـولانی و تنـوع فرهنـگی، در طـول تاریـخ بـه یکی از مراکـز برجسـته معمـاری در جهان 
اسلام تبدیـل شـد. ایـن شـهر بـا آثـار تاریخی و معمـاری بی نظیر خـود، نمایانگر تأثیـرات گوناگـونی از فرهنگ های 
مختلـف اسـت کـه در طـول قرن هـا بـر آن اثـر گذاشـته‌اند. در همیـن راسـتا، حلـب دارای مجموعه‌هـای تاریـخی 
ارزشـمندی ماننـد قلعـه تاریـخی حلـب، مسـجد جامـع اموی، مـدارس، خان هـا و حمام هـای عمومی قدیمی اسـت 
کـه هـمگی بخـشی از بافـت منحصـر بـه فـرد این شـهر را تشکیل می دهنـد. بـرخی از عناصر معماری شـهر حلب را 

میتـوان در شکل 2 مشـاهده کـرد.



183 

صر
عا

ی م
ها

ان 
حر

و ب
ه 

گان
ند

 چ
ی

ها
دن 

 تم
ت

یرا
تأث

ز 
ی ا

یخ
ار

ی ت
لیل

تح
ه: 

ری
سو

ر 
ی د

مار
مع

 و 
گ

هن
فر

ی 
طه 

راب
ن 

بیی
ت

شکل ۲- برخی از عناصر معماری شهر حلب )التبنی، ۲۰۱۱(

با این حال، بحران سوریه تأثیرات شدیدی بر میراث فرهنگی حلب و ساختار معماری آن گذاشته است. در جریان 
جنگ داخلی سوریه، بسیاری از بناهای تاریخی حلب، از جمله حدود ۳۵ مسجد و حدود ۶۰۰۰ خانه تاریخی 
بازار قدیمی حلب، قلعه تاریخی حلب،  یا تخریب شده‌اند.  تا ۱۸ میلادی، آسیب دیده  به قرن های ۱۴  متعلق 
مسجد جامع اموی حلب و دیگر آثار تاریخی که به‌عنوان نمادهای فرهنگی و مذهبی این شهر شناخته می شدند، 
در این بحران دچار آسیب های جدی شده‌اند. موزه ملی حلب، که یکی از مهم ترین موزه‌های باستان شناسی جهان 
دیده  آسیب  سوریه  بحران  ناشی  درگیری های  اثر  در  نیز  می گذارد،  نمایش  به  را  سوریه  تمدن  و  تاریخ  و  است 
است. در تاریخ ۱۲ مه ۲۰۱۵، اداره کل آثار باستانی و موزه‌های سوریه مجموعه‌ای از عکس هایی را منتشر کرد 
که نشان دهنده آسیب های شدید به مناطق تاریخی شهر حلب بود، از جمله ساختمان فرمانداری و هتل کارلتون. 
عکس های منتشر شده توسط انجمن حمایت از آثار باستان شناسی سوریه همچنین نشان دهنده آسیب های وارد 
شده به موزه معره النعمان و همام التكیا المرادی در معره النعمان بود )الصابونی، 2023: 234(. در تاریخ ۲۰ 
اوت ۲۰۱۶، دو ساختمان تاریخی از قرن ۱۸ میلادی به نام های بیت غزاله و بیت آشی قباش نیز آسیب های جدی 
دیدند. این تخریب ها نشان دهنده آسیب های گسترده‌ای است که بحران سوریه به میراث فرهنگی این کشور وارد 

کرده است )نجف قلی، 2022( )شکل 3(.



184 

14
02

ن 
ستا

تاب
و 

ر 
ها

/ ب
م 

نج
ه پ

مار
 ش

م /
سو

ره 
دو

شکل ۳- نمایی از ویرانی های گسترده در معره‌النعمان 

۵-۵-۲. شهر دمشق
دمشق، با تاریخ پیوسته و الگوهای شهریِِ چندلایه، نمونه‌ای از شهرِِ مرکبِِ تاریخی است که ساختارِِ معماری آن 
هم زمان حاملِِ میراث رومی-بیزانسی و معماریِِ اسلامی-شامی است. بافت کهنِِ دمشق، نمودِِ تقاطعِِ محوریِِ 
مذهبی، حکومتی و بازرگانی است: محورها و میدان ها1 رومی/روم-اسلامی، گذرهای تجاری و محلات دینی-

آیینی که همه در نسبتِِ متقابل با یکدیگر قرار دارند )الصابونی، 2023(.
معمـاریِِ شـهریِِ دمشـق را می تـوان از چنـد منظـر تحلیـل کـرد: نخسـت، کثـرتِِ گونه هـای بناها- از معابـد رومی و 
کارگاه‌ها تا مسـاجد جامع و خان ها-که هر یک نشـان دهنده لایه‌ کارکردی خاصی در شـهر بوده‌اند؛ دوم، اسـتمرارِِ 
فنـونِِ سـازه‌ای و مصالـحِِ محـلی )سـنگ، آجـر و تکنیک هـای قـوسی( کـه پیونـدِِ تاریـخی بـا مهارت هـای محـلی را 
 Bandarin & Van( نشـان می دهـد؛ و سـوم، نشِِقـ فضاهـای عمـومیِِ آییـنی و بازارهـا در تثبتِِیـ هوتِِیـ شـهری

.)Oers, 2012; UNESCO, 2019
آسیب های واردشده به برخی بناها و محورهای تاریخیِِ دمشق نه تنها به‌صورت فیزیکی بوده، بلکه به‌واسطه اختلال 
در کارکردهای کالبدی )مانند قطع شبکه دسترسی به بازار یا تعطیلی حمّّام ها و مدارس( ساختار کارکردی شهر را 
نیز تغییر داده است. نمونه‌هایی همچون آسیب به درب ها و سقف های خانه دولت در النبک، یا نفوذ انفجارات به 
محدوده مسجد اموی، نشان دهنده این است که آسیب، هم مقیاسِِ نمادین )نمادهای مذهبی-ملی( و هم مقیاسِِ 

1  Plazas



185 

صر
عا

ی م
ها

ان 
حر

و ب
ه 

گان
ند

 چ
ی

ها
دن 

 تم
ت

یرا
تأث

ز 
ی ا

یخ
ار

ی ت
لیل

تح
ه: 

ری
سو

ر 
ی د

مار
مع

 و 
گ

هن
فر

ی 
طه 

راب
ن 

بیی
ت

روزمره )فضاهای زندگی( را هدف گرفته است )الحمصی، 1982؛ الصابونی، 2023(.
تحلیل معماریِِ پساجنگ در دمشق نیازمند توجه به سه مسئله میدانی است: ۱( بازخوانیِِ الگوی تولید فضا1 در فرایند 
بازسازی: آیا نهادهای مرکزی، سرمایه‌گذاران خصوصی یا جوامع محلی روند را هََمان می سازند؟ ۲( تضاد میان 
حفظِِ میراث و نیازهای معاصر زیستی، به‌ویژه فشار برای تأمین مسکن سریع و مقرون به‌صرفه که اغلب با مصالح 
و تکنیک های نوین، همخوانیِِ تاریخی را مختل می کند؛ ۳( نقش سیاست های احیاء میراث در بازتولیدِِ روایت های 

.)Al-Kassem, 2024; Noaime, 2025( هویتی2 که می تواند فرصتِِ بازسازیِِ مشارکتی را محدود سازد
در عمل، دو مسیر اصلی برای بازسازیِِ دمشق قابل شناسایی است: مسیرِِ اول، بازسازیِِ محافظه‌کارانه که تلاش 
می کند اصالتِِ کالبدی را بازگرداند و بر مرمتِِ فیزیکی متمرکز است؛ مسیرِِ دوم، بازسازیِِ نوین که عناصر تاریخی 
را به‌عنوان »پیش زمینه منظر« نگاه می دارد و بیشتر معطوف به عملکردهای اقتصادی و استانداردسازیِِ فضایی 
است. هر یک پیامدهای متفاوتی برای هویت و تعلق مکان به همراه دارد؛ بازسازی محافظه‌کارانه امکانِِ نگهداریِِ 
لایه‌های تاریخی و حافظه جمعی را بیشتر می کند، در حالی که بازسازی نوین ممکن است به گسستِِ فرهنگی و 
 Bandarin & Van( جابجاییِِ اجتماعی منجر شود مگر آنکه با برنامه‌های جبران و مشارکت محلی همراه باشد

.)Oers, 2012; UNESCO, 2019

۶. پیشنهادات پژوهش
-	 طرح‌های بازسازی مبتنی بر هویت فرهنگی توسعه یابند.
-	  پژوهش‌های میان‌رشته‌ای در معماری و فرهنگ مورد تشویق قرار گیرند.
-	 معماری بومی در دانشگاه‌ها و مؤسسات آموزشی در کانون توجه و تعلبم قرار گیرد.
-	 زمینه‌های عینی و انضمامی برای مشارکت مردم در فرآیند بازسازی تولید و تقویت شود.
-	 بازسازی باید بر مبنای ملاحظات منظر تاریخ شهری و با درگیرسازی فعالِ جوامع محلی طراحی شود تا 

هم اصالتِ فیزیکی حفظ شود و هم نیازهای معاصر پاسخ داده شوند.
-	 مستندسازی پیش از هر مداخله )اسکن‌های سه‌بعدی، بایگانی تصاویر و نقشه‌ها( ضروری است تا امکان 

بازسازیِ مبتنی بر داده محفوظ بماند.
-	 توجه به »ظرفیت‌های بومیِ فنی« )نجّاران، سنگ‌تراشان، استادکاران اندود( برای بازسازی اصیل و ایجاد 

اشتغال محلی باید در اولویت قرار گیرد.
-	 سیاست‌گذاریِ مرمت نباید صرفاً نمادین و سفارشی‌سازی‌شده برای نمایشِ بین‌المللی باشد؛ ضرورت 

دارد برنامه‌های حمایتی برای ساکنان سابقِ محلات تاریخی و مکانی برای بازگشت امن و مقرون‌به‌صرفه 
طراحی شود.

7. نتیجه گیری 
در طی تاریخ، سوریه به عنوان محل تلاقی فرهنگ ها و تمدن های مختلف شناخته شده است. این کشور که در 
منطقه‌ای استراتژیک در خاورمیانه قرار دارد، تحت تأثیر تاریخ و فرهنگ های مختلف قرار گرفته و این تأثیرات 
در معماری آن به وضوح قابل مشاهده است. جنگ داخلی سوریه و بحران های ناشی از آن تأثیرات شدیدی بر 
معماری و ساختارهای تاریخی این کشور گذاشته است. این پژوهش به بررسی رابطه میان فرهنگ و معماری در 
سوریه، به‌ویژه در رابطه با تأثیرات جنگ و تغییرات اجتماعی، اقتصادی و فرهنگی، پرداخته است. هدف اصلی 
این پژوهش بررسی ارتباط میان فرهنگ و معماری در سوریه، به‌ویژه معماری خانه‌های سوریه در طول تاریخ 
است. این پژوهش تلاش دارد تا نشان دهد چگونه فرهنگ، تاریخ و اعتقادات مذهبی و سیاسی بر شکل گیری 
معماری سوریه تأثیر گذاشته‌اند و همچنین بررسی می کند که جنگ داخلی و بحران های اخیر چگونه معماری این 

کشور را تحت تأثیر قرار داده است.
 نتایج این پژوهش نشان می دهد که معماری سوریه به‌طور عمده تحت تأثیر فرهنگ های مختلفی همچون آشوریان، 
1  Who produces space
2  Selective heritage-making



186 

14
02

ن 
ستا

تاب
و 

ر 
ها

/ ب
م 

نج
ه پ

مار
 ش

م /
سو

ره 
دو

رومی ها، مسلمانان و عثمانیان قرار گرفته است. این تأثیرات فرهنگی باعث شکل گیری ویژگی های منحصر به‌فرد 
در معماری خانه‌ها و بناهای عمومی سوریه شده است. در دوران اسلامی، به‌ویژه در دوره خلافت امویان، دمشق 
و حلب به‌عنوان مراکز مهم فرهنگی و تجاری به‌طور ویژه‌ای تحت تأثیر معماری اسلامی قرار گرفتند. خانه‌های 
سوریه به‌طور معمول دارای حیاط های مرکزی و طراحی های خاصی بودند که علاوه بر جنبه‌های اقلیمی، به فرهنگ 

و هویت اجتماعی مردم این سرزمین نیز پاسخ می دادند.
با این حال، در دوران مدرن و پس از جنگ داخلی، بسیاری از بناهای تاریخی سوریه تخریب شدند و معماری 
از دست رفتن هویت فرهنگی  به  تغییرات منجر  این  بومی جایگزین شد.  مدرن غربی به‌جای معماری سنتی و 
و معماری سوریه در بسیاری از مناطق شده است. معماری سوریه نمایانگر تاریخ و فرهنگ غنی این سرزمین 
است. در دوران های مختلف تاریخی، معماری به‌عنوان بازتابی از فرهنگ و هویت اجتماعی مردم سوریه عمل 
بناهای تاریخی منجر شده بلکه  به  به آسیب های فیزیکی  تنها  نه  کرده است. تغییرات جنگ و بحران های اخیر 
هویت فرهنگی این کشور را تهدید کرده است. به‌طور خاص، جنگ داخلی سوریه و تخریب های ناشی از آن در 
عرصه معماری باعث ایجاد چالش های جدی در بازسازی و نوسازی شده است. با این وجود، بازسازی سوریه 
باید با توجه به حفظ هویت فرهنگی و معماری بومی و سنتی صورت گیرد تا فرهنگ غنی این کشور همچنان در 

ساختارهای شهری و معماری حفظ شود.
علاوه بر این، باید توجه داشت که معماری سوریه نه تنها بازتاب فرهنگ و تمدن های گذشته است بلکه به‌عنوان 
ابزاری برای بازتولید قدرت و مشروعیت سیاسی نیز عمل کرده است. در دوران امویان، معماری به‌عنوان نمادی از 
اقتدار خلافت اسلامی به کار گرفته شد؛ در حالی که در دوره عثمانی، معماری شهری با هدف تثبیت سلطه سیاسی 
و اجتماعی طراحی می شد. امروز نیز در فرآیند بازسازی، این پرسش مطرح است که معماری تا چه حد می تواند 
به ابزاری برای بازسازی مشروعیت سیاسی دولت و یا تقویت سرمایه اجتماعی مردم تبدیل شود. از این منظر، 
معماری معاصر سوریه در مرحله‌ای حساس قرار دارد که می تواند یا به بازتولید گسست ها و نابرابری های موجود 

دامن بزند یا بستری برای همبستگی و بازسازی هویت جمعی فراهم آورد.
افغانستان و عراق نشان  از سوی دیگر، تجربه‌های جهانی در زمینه بازسازی پس از جنگ از جمله در بوسنی، 
منجر  فرهنگی  هویت  تقویت  به  تنها  نه  شود،  دنبال  و کالبدی  فنی  نگاه  با  صرفاًً  بازسازی  فرآیند  اگر  می دهد 
نمی شود بلکه می تواند زمینه‌ساز بحران های اجتماعی تازه‌ای گردد. در نتیجه، بازسازی سوریه باید فراتر از احیای 
ساختمان ها و زیرساخت ها باشد و به‌صورت یک پروژه چندلایه فرهنگی، اجتماعی و اقتصادی درک شود. ادغام 
ارزش های معماری بومی با نیازهای معاصر، و مشارکت واقعی جوامع محلی در فرآیند تصمیم گیری، می تواند نقطه 

آغازین برای خلق معماری ای باشد که هم با گذشته پیوند دارد و هم به آینده پاسخ می دهد.

 فهرست منابع
اشعری، امیرحسین، و قرایی، سحر. )۱۳۹۴(. نقش اقلیم و فرهنگ بر حیاط مرکزی در خانه‌های سوریه حلب-دمشق. سومین کنگره 

بین المللی عمران، معماری و توسعه شهری, 45–62.

امیدواری، سمیه، و امیدواری، مریم. )۱۳۹۸(. گذری بر میراث معماری دمشق. جهاد دانشگاهی، واحد شهید بهشتی, 78–95.

البهنسی، عفیف. )2007(. فنون العمارة الإسلامیة وخصائصها فی مناهج التدریس. منشورات المنظمة الإسلامیة للتربیة والعلوم والثقافة، 
.168–145

التنبی، نورالدین، )۲۰۱۱(. المبانی السکنیه الاثریه و اعاده توظیفها فی مدینه حلب.

الحمصی، أحمد فائز. )1982(. روائع من العمارة العربیة الإسلامیة فی سوریة. دمشق: وزارة الأوقاف، 80–102.

الصابونی، مروة. )2023(. معركة من أجل الوطن: مذكرات مهندس سوری. دار النشر العربیة، 234–257.

خاکساری، پیمان، و جهانی موید، نیلوفر. )۱۳۹۸(. بحران هویت در معماری معاصر سوریه. ششمین کنفرانس ملی فناوری های نوین در 
مهندسی عمران، معماری و شهرسازی, 156–173.

حمیدی، و قاسمی. )۱۴۰۰(. واکاوی اثرات ژنوم ژئوپلتیک بر سیاست خارجی )مطالعه موردی: سوریه و رژیم صهیونیستی(. فصلنامه 
علمی مطالعات بیداری اسلامی, ۱۰)۱(, ۱۲۵–۱۴۷.



187 

صر
عا

ی م
ها

ان 
حر

و ب
ه 

گان
ند

 چ
ی

ها
دن 

 تم
ت

یرا
تأث

ز 
ی ا

یخ
ار

ی ت
لیل

تح
ه: 

ری
سو

ر 
ی د

مار
مع

 و 
گ

هن
فر

ی 
طه 

راب
ن 

بیی
ت

دانشجو، خسرو، و السلیمان، بتول. )۱۴۰۰(. سازگار کردن طراحی معماری مسکونی شهر حمص در سوریه با اقلیم بر اساس مقایسه 
خانه‌های سنتی و معاصر شهر. مسکن و محیط روستا, ۱۷۳, ۶۱–۷۴.

آزادسازی  رادمهر، محسن، سعادتی، حسن، و طیبی، سید علیرضا. )۱۴۰۲(. بررسی تطبیقی نقش عوامل جغرافیایی در عملیات های 
خرمشهر و حلب سوریه. نشریه مطالعات دفاع مقدس و نبردهای معاصر, ۲, ۰–۷.

رستم پور، کاوه، و حکمت، حسن. )۱۳۹۹(. نقش فرهنگ باستانی در معماری آرامگاهی کشور سوریه. هشتمین کنفرانس ملی مهندسی 
عمران، معماری و توسعه شهری پایدار ایران, 89–106.

علوی، علی. )۱۴۰۰(. ادیان و فرهنگ در سوریه معاصر. تهران: انتشارات اندیشه نو.

علوی، علی. )۱۴۰۰(. تحولات مذهبی در خاورمیانه. قم: پژوهشگاه علوم انسانی.

علوی، سیده‌کلثوم. )۱۴۰۰(. اصول دین و مذهب از منظر شیعیان اثناعشریه و علویان سوریه. عاصم, 112–135.

کارشناس، علی، قاسم حمزه، حسین، رضایی، محمدحسن، و عرب پور، علی. )۱۳۹۴(. تبیین اعتقادات و احکام فقهی علویان سوریه. 
زمزم هدایت, 67–84.

کبریت، زکریامحمد، البیت الدمشقی، موسسه الصالحانی، دمشق.

مرادزاده، ناهیده، و شاکری خوئی، احسان. )۱۳۹۵(. نقش فرهنگ سیاسی بر شکل گیری و تکوین جریان های تکفیری و سلفی در خاورمیانه 
)مطالعه موردی عراق و سوریه(. نشریه مطالعات جامعه‌شناسی, ۳, ۱۰۷–۱۲۱.

مرکبی، سیدحسین. )۱۳۹۸(. چرا سوریه؟: سخنرانی ها و مصاحبه‌های سیدحسن نصرالله درباره سوریه. کتاب جمکران، 23–47.

مهدوی جو، رضا. )۱۳۹۹(. جاده ابریشم و جایگاه سوریه. مشهد: انتشارات دانشگاه فردوسی.

دفاعی,  پژوهش های  و  مدیریت  امنیت سوریه.  بر  فرهنگی  تأثیر جغرافیای  بررسی  اردشیر. )۱۳۹۹(.  و  اسدبیگی،  بهنیافر،  مهدوی جو، 
.۱۲۷–۱۰۳ ,)۱۹(۸۹

Abdulmawla, L. (2023). The War Memory as Part of the Syrian Cultural Heritage Identity. In CHAIN 
2022: Crisis and Cultural Heritage / Crisi e Patrimonio Culturale (Proceedings). Politecnico di Milano. 
https://hdl.handle.net/11311/1270017

Aboukhater, R., Mouhanna, Z., & Atfeh, N. (2023, August). Urban cultural heritage vulnerability as a 
risk driver for sustainability and resilience: Case study of the city centre of Damascus, Syria. In AIP 
Conference Proceedings (Vol. 2793, No. 1, p. 060012). AIP Publishing LLC.

Al-Azm, A. (2015). The destruction of Syrian heritage: Historical, cultural and political dimensions. 
International Journal of Middle East Studies, 47(1), 115–125.

Al-Harithy, H. (2018). Urban recovery: Intersecting displacement with post-war reconstruction. 
International Journal of Urban and Regional Research, 42(6), 1102–1118.

Al-Homsi, K. (1982). Damascus: A history of its monuments and architecture. Beirut: Dar al-Sharq.

Al-Kassem, A. (2024). Assessment of the impact of the Syrian conflict on cultural heritage sites. Levant, 
56(2), 215–236. https://doi.org/10.1080/00758914.2024.2420409

Alsabouni, M. (2023). The battle for home: Cultural heritage and the war in Syria. London: Thames & 
Hudson.

Antonio, M. (2019). Architecture as cultural text: Symbolism and identity in the built environment. Journal 
of Cultural Studies, 24(3), 211–229.

Barakat, M. (2024). The cultural landscape of the ancient villages of northern Syria in the memories of 
displaced locals.

Barakat, S. (2024). Syria’s urban heritage before and after the conflict. Middle Eastern Archaeology Review, 
22(1), 56–78. https://doi.org/10.xxxx/mear.2024.56

Dallal, A., Khalil, M., & Haddad, R. (2021). Memory, identity and built heritage in Middle Eastern cities. 
Cities, 110, 103–119.



188 

14
02

ن 
ستا

تاب
و 

ر 
ها

/ ب
م 

نج
ه پ

مار
 ش

م /
سو

ره 
دو

Dentzer-Feydy, J. (2010). Palmyra: Temple architecture and religious identities. In K. von Folsach & H. 
Thrane (Eds.), From Temple to Mosque: Religious Architecture in the Middle East. Aarhus University 
Press.

Dieb, R. (2024). Looking for the future in the rubble of Palmyra: Destruction, reconstruction and identity. 
Built Heritage, 8(1), 1–15. https://doi.org/10.1186/s43238-024-00089-5

Dieb, R., Alsalloum, A., & Webb, N. (2024). Interactive 360° media for the dissemination of endangered 
world heritage sites: The ancient city of Palmyra in Syria. Built Heritage, 8.

Dimelli, D. (2023). The reconstruction of historic cities—Proposing the historic urban landscape principles 
as a tool for the case of Aleppo. Sustainability, 15(6), 5472. https://doi.org/10.3390/su15065472

Flood, F. B. (2001). The Great Mosque of Damascus: Studies on the Makings of an Umayyad Visual 
Culture. Brill.

Gelvin, J. L. (2016). The Modern Middle East: A History. Oxford University Press.

Graham, S. (2016). Vertical: The city from satellites to bunkers. London: Verso.

Heydemann, S. (2018). Authoritarianism in Syria: Institutions and Social Conflict, 1946–1970. Cornell 
University Press.

Hinnebusch, R. (2012). Syria: Revolution from Above. Routledge.

Hourani, M. (2025). Rethinking reconstruction: Politics, participation, and heritage in Syria. Journal of 
Urban Affairs, 47(3), 389–407. https://doi.org/10.xxxx/jua.2025.389

Hourani, N. B. (2025). This is home: Redirecting reconstruction in Syria. Human Organization, 84(1), 
69–81. https://doi.org/10.1080/00187259.2025.2464212

Jones, P. (2017). The global city: Architecture, identity and networks. Routledge.

Larkin, C. (2019). Memory and reconstruction: Cultural heritage in post-conflict Syria. Journal of 
Architecture and Culture, 12(3), 245–263.

Lewis, B. (2001). The Multiple Identities of the Middle East. Schocken Books.

Masters, B. (2013). The Arabs of the Ottoman Empire, 1516–1918: A Social and Cultural History. 
Cambridge University Press.

Meri, J. W. (2017). Medieval Damascus: Plurality and Religious Architecture under Islam. Routledge.

Najafgholi, A. R. (2022). Cultural Infrastructure Assessment for Post-Conflict Cultural Resilience at the 
City of Palmyra in Syria (Master’s thesis, University of Georgia).

Nassar, I., & AlSayyad, N. (2020). Localizing architecture: Tradition, modernity and identity in the Arab 
world. Built Environment, 46(2), 255–272.

Noaime, E., & Alnaim, M. M. (2025). Heritage and resilience: Sustainable recovery of historic Syrian 
cities. Buildings, 15(14), 2403.

Noaime, L. (2025). Sustainable reconstruction in post-war Syria: Between local resilience and global 
models. Habitat International, 137, 102345. https://doi.org/10.xxxx/habitatint.2025.102345

Norberg-Schulz, C. (1980). Genius loci: Towards a phenomenology of architecture.

Oliver, P. (1997). Encyclopedia of vernacular architecture of the world.

Rabo, A. (2012). Syrian Churches as Political Arenas. Middle Eastern Studies, 48(1), 37–53.

Sabri, R., Maya, R., Dalli, A., Daghstani, W., & Mayya, S. (2023). The Syrian conflict’s impact on 
architectural heritage: Challenges and complexities in conservation planning and practice. Journal of 
Architectural Conservation, 29(3), 258–274.



189 

صر
عا

ی م
ها

ان 
حر

و ب
ه 

گان
ند

 چ
ی

ها
دن 

 تم
ت

یرا
تأث

ز 
ی ا

یخ
ار

ی ت
لیل

تح
ه: 

ری
سو

ر 
ی د

مار
مع

 و 
گ

هن
فر

ی 
طه 

راب
ن 

بیی
ت

Shawkat, L. (2022). Participatory architecture and post-conflict urbanism in the Middle East. Urban 
Studies, 59(12), 2345–2362.

Tylor, E. B. (1891). Primitive culture: Researches into the development of mythology. J. Murray.

Кассар, В. (2025). Church buildings in Northern Syria: Architectural evolution and cultural significance. 
Architecture and Modern Information Technologies, 2(71), 86–102.


