
A review of Christian Norberg Schultz and the 
Project of Phenomenology in Architecture*

Eli Hadad1 Nikki Shayanmehr2

Arezou Monshizadeh3

Received Date: 20 June, 2024 Accepted Date: 20 September, 2024 https://doi.org/10.30480/ARCAND.2024.5366.1064

Abstract
The present article is a translation of an article entitled Christian Norberg Schultz’s Phenomenological Written Works in 
Architecture, which was written by Eli Haddad, an architect and professor of architecture at the American-Lebanese University 
in Bilbos, Lebanon. In March 2010, it was published in issue 15 of Architecture Theory Review. He completed his studies 
at the University of Pennsylvania. Since 1994, Haddad has been teaching at the American-Lebanese University in design 
studios and architectural theories. Haddad’s research interests include topics related to modern architecture, contemporary 
architecture in the Arab world, and urban developments. He has also presented several articles in this field in domestic and 
international magazines. Norberg-Schultz theories are indebted to the thoughts of Martin Heidegger and were the first 
pioneers of the new attitude in architecture. This article examines the theoretical works of Christian Norberg-Schultz, one of 
the most important supporters of the “phenomenological” approach in architecture, historian and theorist, and examines the 
development of his ideas during thirty years.While Norberg-Schultz started his work with the book Architectural Intentions 
inspired by structuralist studies in semiotics, sociology and psychology in 1963, it did not take him long to write the books 
Being, Space and Architecture in 1971 and then with the book Soul of Place in 1980. And the concept of dwelling changed 
its position to the phenomenological approach. This article seeks to examine the theoretical written works of Christian 
Norberg-Schultz, in order to evaluate his interpretation of phenomenology and its application in architecture, as well as its 
relationship with the project of modernity.

Keywords: Phenomenology, Architecture and The concept of Dwelling

1. Professor of Architecture. Lebanese-American University, Bilbous, Lebanon.
2. M. A. in Architecture, Faculty of Architecture and Urban Planning, Iran University of Art, Tehran, Iran.
3. Assistant Professor,  Faculty of Architecture and Urban Planning, Iran University of Art, Tehran, Iran.

Bi-Quarterly Journal of Architectural Research
Vol.3 - No.5 - Spring & Autumn 2023
Pages 8 - 21



دوفصلنامۀ اندیش نامۀ معماری
سال سوم، شماره پنجم، بهار و تابستان ۱۴۰۲

صفحات 8 تا 21

مروری بر آثار مکتوب پدیدارشناسانه 
ز در معماری1 ن� نوربرگ شولتز� کریستین

نیکی شایان مهر3 نویسنده: الی حداد2 

آرزو منشیی زاده4 

https://doi.org/10.30480/ARCAND.2024.5366.1064تاریخ پذیرش: 1403/06/30تاریخ دریافت: 1403/03/31

چکیده
نوشته ی حاضر ترجمه ی مقاله ای با عنوان آثار مکتوب پدیدارشناسانه کریستین نوربرگ شولتز در معماری است 
که توسط الی حداد، معمار و استاد معماری دانشگاه آمریکایی- لبنانی در بیلبوس لبنان نوشته شده است. در ماه 
مارچ )فروردین1390( سال2010 در شماره 15 نشریه ی Architecture Theory Review به چاپ رسیده است. 
الی حداد تحصیلات خود را در دانشگاه پنسیلوانیا به پایان رسانده و دکتری معماری خود را از این دانشگاه 
اخذ نموده  است. حداد از ۱۹۹۴ در دانشگاه آمریکایی- لبنانی به تدریس در استودیو های طراحی و نظریه های 
در  معاصر  معماری  مدرن،  معماری  با  مرتبط  موضوعات  شامل  حداد  پژوهشی  علایق  پرداخته   است.  معماری 
جهان عرب و همچنین تحولات شهری در لبنان است. او مقالات متعددی نیز در این زمینه در مجلات داخلی و 
بین المللی ارائه کرده است. کریستین نوربرگ-شولتز معمار و متفکر حوزه معماری اهل نروژ به واسطه تالیفات 
اندیشمندان  و  معماران  از  بسیاری  توجه  مورد  ایران  در  است،  پدیدارشناسی  فلسفه  بر  استوار  که  متعددش 
قرارگرفته است. از همین رو، بسیاری از آثار وی به زبان فارسی ترجمه شده است. نظریات نوربرگ-شولتز، وامدار 
اندیشه های مارتین هایدگر بوده و به عنوان نخستین پیشگامان نگرش نوین در معماری بوده است. این مقاله 
به بررسی آثار نظری کریستین نوربرگ-شولتز یکی از مهمترین حامیان رویکرد »پدیدارشناسانه« در معماری، 
تاریخ نگار و نظریه پرداز می پردازد و توسعه ایده های وی در طی سی سال را مورد‌ بررسی قرارمی دهد. درحالی 
از مطالعات ساختارگرایانه در نشانه شناسی، جامعه شناسی و  نیات معماری5 ملهم  با کتاب  که نوربرگ-شولتز 
روان شناسی در ۱۹۶۳ میلادی کار خود را آغاز کرد، طولی نکشید که با نگارش کتا ب های هستی، فضا و معماری6  
در ۱۹۷۱ و در ادامه با کتاب روح مکان7 در ۱۹۸۰ و مفهوم سکونت8 به رویکرد پدیدارشناسانه تغییر موضع داد. 
این مقاله درصدد بررسی آثار مکتوب نظری کریستین نوربرگ-شولتز، به منظور ارزیابی تفسیر او از پدیدارشناسی 

و کاربرد آن در معماری و همچنین رابطه ی آن با پروژه ی مدرنیته است. 

کلیدواژه ها: پدیدارشناسی، معماری و مفهوم سکونت

	1 نوشته‌ی حاضر ترجمه‌ی مقاله‌ای با عنوان Christian Norberg Schulz and the Project of Phenomenology in Architecture است که در 2010 .
در نشریه‌ی Architecture Theory Review به چاپ رسیده است.

	2 استاد معماری، دانشگاه آمریکایی- لبنانی، بیلبوس، لبنان. .
نویسنده‌ی مقاله معمار و استاد معماری دانشگاه آمریکایی- لبنانی در بیلبوس لبنان است. او تحصیلات خود را در دانشگاه پنسیلوانیا به پایان رسانده و در ۱۹۹۸  
دکتری معماری خود را از این دانشگاه اخذ نموده است. حداد  از ۱۹۹۴ در دانشگاه آمریکایی- لبنانی به تدریس در استودیو های طراحی و نظریه‌های معماری پرداخته‌ 
و از ۲۰۰۰  تا ۲۰۰۵ به‌عنوان رئیس دپارتمان معماری و طراحی در همین دانشگاه خدمت کرده‌است.علایق پژوهشی حداد شامل موضوعات مرتبط با معماری مدرن، 

معماری معاصر در جهان عرب و همچنین تحولات شهری در لبنان است. او مقالات متعددی نیز در این زمینه در مجلات داخلی و بین المللی ارائه کرده  است. 
	3 .Email: schayanmehr@gmail.com         .دانش‌آموخته کارشناس ارشد معماری، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر ایران، تهران، ایران
	4 .Email: a.monshizade@art.ac.ir                                        .استادیار معماری، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشگاه هنر ایران، تهران، ایران

5.	 Intentions in Architecture
6.	 Existence, Space and Architecture
7.	 Genius Loci
8.	 Concept of Dwelling



10 

14
02

ن 
ستا

تاب
و 

ر 
ها

/ ب
م 

نج
ه پ

مار
 ش

م /
سو

ره 
دو

فضای وجودی و پدیدارشناسی
در حالی که در فلسفه و علوم انسانی، افول پدیدارشناسی در دهه‌ی ۱۹۶۰، موجب توسعه‌ی ساختارگرایی شد، 
در عرصه‌ی معماری، گفتمان پدیدارشناسی پس از افول ساختارگرایی و نشانه‌شناسی اتفاق افتاد. این امر به نظر 
متناقض می رسد ولی می توان ابهامش را با گذشت زمان که به طور معمول با ترجمان ایده‌ها یا گرایش ها فلسفی در 

حوزه‌ی معماری همراه است، توضیح  داد.
گفتمان اصلی پدیدارشناسی در معماری را می توان در نوشته‌های متاخر مارتین هایدگر1 و برجسته‌ترین آن را در 
آثار تفسیری نوربرگ-شولتز یافت. آثار متاخر مارتین هایدگر، به‌ویژه سری مقالات »درباره ماهیت حقیقت«2، 
»خاستگاه کار هنری«3 و »ساختن، باشیدن و اندیشیدن«4، چرخشی در جهت گیری اولیه او در کتاب »هستی و 
زمان« به سمت و سوی رویکرد اسطوره‌ای را نشان می دهد. که این امر بیانگر تمرکز و تمایل بیشتر بر بازتاب 

مستقیم ماهیت عناصر و تاثیر شیوه‌های هنری است.5
از گرایش های ساختارگرایانه دهه‌ی ۱۹۶۰ میلادی  است.  اثر نظری خود بسیار متأثر  اولین  نوربرگ-شولتز در 
کتاب نیات معماری در ۱۹۶۳ منتشر شد و پروژه‌ ی جسورانه و بلندپروازانه‌ای را  برای بسط »سیستم« فراگیری که 
ابعاد مختلف عمل  معماری را توجیه کند، شکل داد. چارچوب مطالعاتی نوربرگ-شولتز، شامل بررسی روش های 
بحران شکست  به  نوربرگ-شولتز  زمان،  همین  در  بود.  نشانه‌شناسی  و  روان شناسی  تا  جامعه‌شناسی  از  علمی 
معماری مدرن به‌دلیل عدم ملاحظه برخی از عوامل ضروری که به محیط ساخته‌شده معنا می بخشد، ازجمله نقش 

»ادراک« و اهمیت تاریخ به مثابه‌ی منبعی از معانی، اشاره کرد.6

تصویر1. دیاگرامی از کتاب نیات معماری

بحث نوربرگ-شولتز در ارتباط با ادراک، متأثر از روان شناسی گشتالت بوده که به آن اجتماعی سازی ادراک و 
»طرحواره‌سازی«7 مبتنی بر نخستین مطالعات »ژان پیاژه«8 در روان شناسی کودک می پردازد، به شیوه‌ای که ادراک 

1 Martin Heidegger
2 On the Essence of Truth
3 The Origin of the Work of Art
4 Building, Dwelling, Thinking 
5 Dermot Moran. Introduction to Phenomenology. Routledge, 2000 [Ch.6]
6 Christian Norberg-Schulz. Intentions in Architecture, MIT Press, 1965 [21-2].

چاپ اول کتاب در 1962 توسط انتشارات دانشگاه اسلو منتشر شد. تمامی ارجاعات در این مقاله به اولین نسخه MIT در 1965 اشاره دارد.
7 schematization
8 Jean Piage



11 

ری
ما

مع
ر 

ز د
ولت

 ش
رگ

ورب
ن ن

ستی
ری

ه ک
سان

شنا
دار

دی
ب پ

تو
مک

ر 
آثا

ر 
ی ب

ور
مر

منجر به ساختن فهم از جهان می شود. از این رو، او به طرح یک چارچوب نظری پرداخت که دربرگیرنده تمامی 
ابعاد نشانه‌شناختی بود. این نظریه همانطور که پیشتر به آن اشاره شد، براساس نشانه‌شناسی است اما این درحالی 
به »تمامیت معماری« در  ایجاد ساختار جامعی بود که  افزودن دیگر مطالعات مرتبط، تلاشی برای  با  است که 
همه‌ی جنبه‌های آن پرداخته‌است: ساختارفنی، محیط و زمینه و مقیاس و تزئینات.1 شایان ذکر است که این اثر در 

کتاب شناسی خود هیچ ارجاعی به هایدگر نداشته و تنها در یک پاورقی از او یاد شده‌است. 
چند سال بعد، نوربرگ-شولتز اثری را با عنوانی بسیار شاخص یعنی هستی، فضا و معماری در ۱۹۷۱ میلادی 
منتشرکرد و به‌دنبال آن کتاب روح مکان )1980( و مفهوم سکونت )1985( که سه‌گانه‌ی او را در زمینه‌ی پدیدارشناسی 

در معماری در قالب چارچوب نظری که اصلی ترین الهامات آن براساس نوشته‌های هایدگر است تشکیل می دهد.2

تصویر2. تصویر جلد کتاب هستی، فضا و معماری

کتاب هستی، فضا و معماری بیانگر نقطه‌ی عطفی در پروژه‌ی نظری نوربرگ-شولتز بود. درحالی که نخستین 
کار او هنوز مبتنی‌ بر رویکرد ساختارگرایانه است. این امر نشان دهنده‌ی تغییری است که بعدتر در حرکتی بیشتر 

متعهدانه به سمت رویکرد پدیدارشناختی در معماری عینیت می یابد. 
در پیش گفتار، نوربرگ-شولتز در واقع رویکردی جدید به مسئله‌ی فضای معماری را اعلام کرد و درصدد بسط این 
ایده برآمد، که فضای معماری می تواند به‌عنوان تجسمی از طرح واره‌ها یا تصاویر محیطی فهمیده شود که بخش 

لازم از جهت گیری عمومی یا »در_جهان_بودگی« انسان را شکل می دهد.3
این ارجاع به »بودن در دنیا« از قبل دال بر جهت گیری جدیدش و  متکی بر چندین نقل قول از هایدگر است. با 
این حال، نوربرگ-شولتز در این »اثر انتقالی« بر روی نقطه‌ی‌ میانی بین مواضع ساختارگرایانه‌ی پیاژه، آرنهایم4 و 
دیگران و همچنین موضع پدیدارشناسانه‌ای که هایدگر و بولنو5 ازجمله‌ی آنان بودند، ایستاد. این تلاش در راستای 

تطبیق ساختارگرایی با پدیدارشناسی را می توان حتی در آثار بعدی او ردیابی کرد. 
موضوع اصلی در کتاب هستی، فضا و معماری، »فضا« است. بحث »فضا« ناشی از این است که نویسنده آن  
را به‌عنوان خوانش تقلیل  دهنده »کانسپت« نامیده‌ و ابتدا توسط »گیدیون«6 به آن اعتبار داده‌ شد‌ و سپس توسط 
1 Norberg-Schulz, 1965 [101-2]

2 بعدهــا آثــاری از نوربرگ-شــولتز  ایده‌هــای ارائه‌شــده در ایــن سه‌گانــه را تکــرار می کــرد کــه در اینجــا مــورد بحــث قــرار نخواهدگرفــت، بــه عبــارت دیگــر 
اثــر معمــاری: هســتی، زبــان، فضــا، کــه توســط اسکیــرا در 2000 منتشــر شــد.

3 Christian Norberg-Schulz. Existence, Space and Architecture. NY:Praeger, 1971 [7]
4 Arnheim
5 Otto F. Bollnow

 او نویسنده‌ی کتاب مردم و فضا )1963(  و همچنین تعدادی از آثار در مورد فلسفه‌ی وجودی آلمانی و هرمنوتیک در میان سایرین است.
6 Giedion



12 

14
02

ن 
ستا

تاب
و 

ر 
ها

/ ب
م 

نج
ه پ

مار
 ش

م /
سو

ره 
دو

دیگران به‌ویژه برونو زوی1 مجددا احیا گردید.2 نوربرگ-شولتز این را به‌عنوان »فضای وجودی« توصیف کرد که 
در طرح واره‌ها و مراکز، جهت ها، مسیرها و حوزه‌ها ساختار یافته است. مفاهیمی که او با مثال های عینی مشتق 
از منابع متعدد، از میرچا الیاده3 گرفته تا اتو بولنو، گاستون باشلار4، کلود لوی استروس5 و کوین لینچ6 به تصویر 
کشید. به‌عنوان مثال، یک مرکز با تصویری که از بحث الیاده در مورد اسطوره‌شناسی گرفته شده بود، نشان داده 
شد، منشأ اسطوره‌ای که توسط نموداری از محور کیهانی طی  می شود، و نمایانگر ارتباط بین قلمروهای مختلف 
کیهانی است.7 به‌طور مشابه، مسیر، در ارتباط با ایده‌ی عزیمت و بازگشت به خانه، و درنتیجه تقسیم به دو حوزه‌ی 
»درونی«و »بیرونی« از هستی، همانطور که توسط بولنو توضیح  داده‌شد، مورد بحث قرارگرفت. او همچنین مفهوم 
جدیدی را معرفی کرد که بعدتر به‌عنوان یک تز جداگانه توسعه داده‌ شد و آن را »روح مکان« یا »حس مکان« 
نامید.8 او چهار سطح از »فضای وجودی« را شناسایی کرد: جغرافیا و منظر، شهر، خانه و چیز. نوربرگ شولتز 
در بحث خانه به مقاله‌ی هایدگر در مورد سکونت و پایه‌های ریشه‌شناختی »بنا« اشاره‌کرد و بر نقش خانه به‌عنوان 

»مرکزی ترین مکان وجودی انسان« تأکید کرد:

بنابراین خانه، مکان مرکزی وجودی انسان است، جایی که کودک می آموزد وجود خود را در جهان 
درک کند، و مکانی که انسان از آنجا می رود و به آنجا باز می گردد.9

فصل آخر، مفهوم »فضای معمارانه« را مورد بحث قرار می دهد که او آن را »تجسم فضای وجودی« تعریف می کند 
و با مرور تاریخی آثار مختلف معماری، از روستاها و شهرها گرفته تا آثار معماری خاص، که به‌عنوان مرکز، مسیر 
آن ها توصیف شده‌است.  به تصویر کشیده  شده‌ و برحسب صفات پدیدارشناختی  و دامنه طبقه‌بندی می شوند، 
بنابراین فضای وجودی به‌عنوان فضای کیفی تعریف شده، که در معماری تاریخی و باشکوه پارتنون10 و همچنین 
به‌عنوان  و  لوکوربوزیه12  آثار  در  همچنین  و  رنسانس  بورومینی11،  پویای  معماری  در  وسطایی،  قرون  شهرهای 
نمونه‌ای مطلوب، در آثار لوئی کان13 و پائولو پورتوگزی14 آشکار می شود. از نظر نوربرگ شولتز، مفاهیم متعددی 
از »فضای معمارانه« وجود دارد، اما جنبه‌های اساسی آن از طریق برخی آثار مدرن، به‌ویژه در سطح شهرسازی، 
محو شده‌ است. در آن جا، کیفیت ظاهری خیابان و تنوع آن، مرکزیت میدان شهر و نقش وجودی آن توسط معماران 
نادیده گرفته‌شده و منجر به ایجاد محیط های شهری ناقص شده‌است. در این راستا، او در انتقاد از معماری مدرن 
به‌ خصوص کاستی های آن در سطح محیط شهری به ونتوری15، جیکوبز16 و روسی17 ملحق شد. نوربرگ-شولتز 
مجدداًً، مانند ونتوری، اما با استفاده از رویکردی متفاوت، به تاریخ در معنای گسترده‌تر آن بازگشت تا نمونه‌های 
»فضای  ویژگی های  طبیعی  به‌طور  دهد که  ارائه  نمونه‌هایی  به‌عنوان  را  مناظر  و  ساختمان ها، شهرها  از  تطبیقی 

وجودی« را در خود گنجانده و محیط هایی هماهنگ و معنادار ایجاد می کنند. 
نوربرگ شولتز به بازگوکردن ضرورت به رسمیت شناختن و فهم لازم سطوح مختلف فضای معماری که »کلیت 

1 Bruno Zevi
2 Norberg-Schulz,1971 [12]
3 Mircea Eliade
4 Gaston Bachelard
5 Claude Levi-Strauss
6 Kevin Lynch.
7 Norberg-Schulz, 1971 [21]
8 Norberg-Schulz, 1971 [27]
9 Norberg-Schulz, 1971 [31]
10 Parthenon
11 Borromini
12 Le Corbusier
13 Louis Kahn
14 Paolo Portoghesi
15 Venturi 
16 Jacobs
17 Rossi



13 

ری
ما

مع
ر 

ز د
ولت

 ش
رگ

ورب
ن ن

ستی
ری

ه ک
سان

شنا
دار

دی
ب پ

تو
مک

ر 
آثا

ر 
ی ب

ور
مر

ساختارمند را تشکیل می دهد که با ساختار فضای وجودی مطابقت دارد« پرداخت.1 این درک از »فضای وجودی«که 
توسط »مدرنیسم ارتدوکس« نادیده گرفته‌شده‌ بود، طبق نظر نوربرگ-شولتز، در آثار لوئی کان، رابرت ونتوری و پائولو 
پورتوگزی دوباره ظاهر شد. بعدها از طریق کاربرد هندسه، بر تعامل بین سطوح مختلف فضا، که منجر به ایجاد 
رابطه‌ی متعادل بین ساختمان و محیط آن می شد، مورد توجه قرارگرفت. نوربرگ-شولتز در پایان با بیانیه‌ای از هایدگر، 

به‌عنوان مهر تأیید بر لزوم اقتباس مجدد عناصر فضای وجودی به‌عنوان پایه‌ای برای معماری، آن را به پایان رساند: 
»فانی ها به همان اندازه که زمین را نجات می دهند در آن سکنی می گزینند...«.2

تصویر3. تصویر جلد کتاب روح مکان

روح مکان
نوربرگ-شولتز اثر اصلی خود، روح مکان3 را علی رغم جهت گیری کاملًاً متفاوتی که نسبت به اثر اول داشت، 
بین  اثر در  تأثیرگذارترین  اثر قبلی خود در تئوری معماری معرفی کرد. روح مکان، احتمالًاً  ادامه‌ی دو  به‌عنوان 
مکتوبات نوربرگ شولتز بود، چرا که در زمانی منتشر شد که پرسش های مربوط به معنا، تاریخ و اسطوره‌شناسی، 
اهمیت بیشتری در گفتمان معماری پیدا کرد و فضای پست مدرنیست به این مضامین اعتبار می بخشید. این اثر 
برخلاف آثار قبلی اش، به‌طور صریح تر به تفسیر پدیدارشناسی در معماری آن گونه که عنوان فرعی آن اشاره می کرد، 
توجه داشت همانطور که در مقدمه‌ وامدار بودن به ایده‌های هایدگر، به‌ویژه مقالات گردآوری شده در شعر، زبان 

و اندیشه را به وضوح بیان می کرد.4

1 Norberg-Schulz, 1971 [96]
2 Norberg-Schulz, 1971 [114]
3 Genius Loci: Towards a Phenomenology of Architecture. NY: Rizzoli, 1980

 ایــن کتــاب بــرای اولیــن بــار بــه زبــان ایتالیایــی بــا نــام Genius Loci-paesaggio, ambiente, architettura توســط Electa در 1979 منتشــر شــد. 
نکــته‌ی جالــب توجــه ایــن اســت کــه در اینجــا زیرعنــوان ایتالیایــی بــا زیرعنــوان انتخــاب شــده بــرای نســخه‌ی انگلیــسی متفــاوت اســت و شــامل ارجــاع 

بـه پدیدارـشـناسی نمیـشـود. یـح ـ صرـ
4 Martin Heidegger. Poetry, Language, Thought. NY:1971



14 

14
02

ن 
ستا

تاب
و 

ر 
ها

/ ب
م 

نج
ه پ

مار
 ش

م /
سو

ره 
تصویر4. آکروپولیس در کتاب روح مکاندو

نوربرگ شولتز در مقاله‌ی عکاسی در مورد معماری1 از مقیاس بزرگ مناظر تا مقیاس کوچک جزئیات معماری، 
پیشنهاد کرد که عناصر تشکیل دهنده‌ی »پدیدارشناسی مکان« را با استفاده از شعر عصر زمستانی گئورگ تراکل2 
این شعر، همانطور  به‌عنوان کلیدواژه توضیح دهد. درس اصلی  از مقالات هایدگر نقل شده است،  که در یکی 
توسط  و  می دهند  تشکیل  را  ما  تجربیات  است که  ملموس«  »تصاویر  اهمیت  داده،  توضیح  نوربرگ شولتز  که 
شاعران، معماران و هنرمندان بازنمایی می شوند. بنابراین چالش پدیدارشناختی در احیای این بعد شاعرانه چیزها 
و برقراری مجدد ارتباط گمشده بین عناصر مختلفی است که جهان ما را تشکیل می دهند. به‌طور خاص، نوربرگ 
شولتز بر ارتباط بین دنیای ساخته‌ی انسان و جهان طبیعی که از نظر تاریخی در مکان ها و محیط های مختلف از 
سراسر جهان مشهود است تأکید کرد. این رابطه از طریق فرآیند سه مرحله‌ای شامل تجسم، تکمیل و نمادسازی3 
برقرار و فرآیندی که منسوب به مفهوم »گردآورنده« هایدگر است. آخرین مرحله‌ی این فرآیند، نمادسازی، نقش 
تعیین کننده‌تری در انضمام معنا در مکان، و تحقق مفهوم »گردآورنده« ایفا می کند. تز اصلی نوربرگ شولتز بر پیوند 

این دو مفهوم استوار است، مفهوم »گردآورنده« هایدگر و مفهوم رومی قدیمی روح مکان:

بنابراین هدف وجودی ساختن )معماری( تبدیل سایت ]بستر[ به یک مکان است، به این معنی 
]...[روح مکان مفهومی رومی است.  آشکار کند  را  بالقوه موجود در محیط مفروض  معانی  که 
طبق باور روم باستان، هر موجود »مستقل« دارای روح محافظ خود است. این روح به مردم و 
مکان ها حیات می بخشد، از بدو تولد تا مرگ آن ها را همراهی می کند و شخصیت یا جوهر آن ها 
را تعیین می کند. حتی خدایان نیز نبوغ خود را داشتند، واقعیتی که ماهیت اساسی این مفهوم را 

نشان می دهد.4 

نوربرگ-شولتز در ترکیب اسطوره‌شناسی با فلسفه، نظریه‌ی خود را با مجموعه‌ای از عکس های برگزیده که شرایط و 
مکان های مختلف را به تصویر می کشد، از شهرهای تاریخی اروپا گرفته تا مناظر توسکانی، سوئیس، فنلاند، سودان 

1 برای نقد رویکرد بصری نوربرگ شولتز، به منبع زیر مراجعه کنید: 
Jorge Otero-Pailos’s “Photo[historio]graphy: Christian Norberg-Schulz’s Demotion of Textual History”, in Journal of 
Society of Architectural Historians 66:2, 2007 [220-241]. 

در یکی از معــدود تحلیل هــای انتقــادی آثــار نوربــرگ شــولتز، اوترو-پایلــوس اســتدلال می کنــد کــه نویســنده نــوع جدیــدی از کتــاب تاریــخی خلــق کــرده 
اســت، کتابــی کــه بــر تصاویــر به‌عنــوان »روایــت جایگزیــن« تکیــه دارد و به‌طــور متناقــضی ضــد تاریــخی اســت، زیــرا از بازتــاب انتقــادی بــا پنهــان کــردن 

کـرد. ـسـاخت تارـیـخی ـخـود اجتـنـاب می
2 Georg Trakl
3 Norberg-Schulz, 1980 [17]
4 Norberg-Schulz, 1980 [18]



15 

ری
ما

مع
ر 

ز د
ولت

 ش
رگ

ورب
ن ن

ستی
ری

ه ک
سان

شنا
دار

دی
ب پ

تو
مک

ر 
آثا

ر 
ی ب

ور
مر

و همچنین از تصاویر مردمی که در برف زمستانی شمال اروپا درحال پیاده‌روی هستند تا کودکان پابرهنه که در 
روستای بیابانی در سودان ژست گرفته‌اند، بسط داد. این »تاریخچه‌ی عکاسی« همانطور که خورخه اوترو-پایلوس1 
به وضوح آن را تجزیه و تحلیل کرد، نمونه‌های برگزیده‌ای از دوره‌های تاریخی، از یونان تا باروک و معماری مدرن را 
در بر دارد. ارجاع به نمونه‌های یونانی، مانند تولوس و تئاتر دلفی2 با توسل به مفهوم روح مکان، با جنبه‌های اساطیری 
آن که به تملک خاص مکان ها توسط خدایان مختلف استناد می کند، ملزم و ضروری بوده‌است و همچنین دوباره 
به هایدگر، به‌ویژه مقاله‌ی او در مورد »منشاء اثر هنری« رجوع می کند.3 درمورد مناظر نیز، نوربرگ-شولتز مجدداًً 
از هایدگر یاد کرد و خواستار »پدیدارشناسی مکان طبیعی« شد که زمینه‌های مختلف توپولوژیکی را به یاد می آورد و 

ریشه‌شناسی آن ها را مکررا بررسی می کند، به این امید که معانی اصلی آن ها را کشف کند:

درحالی که دره‌ها و آبگیر ها دارای مقیاس کلان یا متوسط هستند، یک دره‌ی باریک )شکاف( با 
باریکی »منع کننده« متمایز می شود و با داشتن کیفیتی از »دنیای زیرین« راه به »درون« زمین دارد. 
در این دره‌ی باریک احساس می کنیم گیر افتاده یا گرفتار شده‌ایم و ریشه‌شناسی کلمه در واقع ما را 

به راپره4 به معنای »تصرف« باز می گرداند.5

ایفا کرده‌است.6  او  خاص  نظری  موقعیت  تعریف  در  مهمی  نقش  شولتز،  نوربرگ  شخصی  مذهبی  پیوندهای 
بنابراین، این نه تنها منظر، به‌طورکلی است که درک پدیدارشناختی از جهان را بر می انگیزاند، بلکه مکان های خاص 
در منظر، شرایط مساعدی را برای »سکونت صمیمی« ایجاد می کند. این »مکان های فرعی« مانند کارچری سن 
فرانسیس7 در نزدیکی آسیسی یا حرم مقدس سن بندیکت8 در نزدیکی سابیاکو »خلوتگاه‌های کهن الگویی را ارائه 

می کند که انسان ممکن است همچنان حضور نیروهای اصلی زمین را تجربه کند«.9

تصویر5. حرم مقدس سن بندیکت نزدیک سابیاکو

با این حال، آنچه در این تفسیر از محیط، باعث تعجب است، طبقه‌بندی تقلیل دهنده نوربرگ-شولتز از مناظر 
به سه نوع است: رمانتیک ]که منطقه شمالی تصویر اصلی آن به شمار می رود[، کیهانی ]محیطی که نظم مطلق و 
جاودانه را آشکار می کند و بیابان بی انتها به بهترین شکل آن را بازنمایی می کند[ و کلاسیک ]متنوع و در عین حال 

1  Jorge Otero-Pailos
2  Delphi

3  در ایــن مقالــه، هایدگــر بــه معبــد یونــانی بــه عنــوان مصــداق مهــم از اهمیــت و نقــش اثــر هنــری ارجــاع داد و  شــولتز نیــز یکی از مقالاتــش را بــه بحــث 
دربــاره‌ی ایــن متــن از هایدگــر کــه بــا عنــوان اندیــشه‌ی هایدگــر در مــورد معمــاری در 1983 در Perspeta منتشرشــد، اختصــاص داد.

4  Rapere
5  Norberg-Schulz, 1980 [37]
6  This has been also mentioned by Otero-Pailos in his article. Ibidem
7  St Francis
8  St Benedict
9  Norberg-Schulz, 1980 [40]



16 

14
02

ن 
ستا

تاب
و 

ر 
ها

/ ب
م 

نج
ه پ

مار
 ش

م /
سو

ره 
دو

منظم که نمونه‌ی آن منظر‌ یونانی است[. اما این مناظر به سادگی وضعیت توپولوژیکی انتزاعی را ارائه نمی کنند و 
به نظر می رسند ارتباط نزدیکی با ویژگی های اجتماعی یا فرهنگی دارند که شکل »ویژگی های« معین تاریخی را به 
خود می گیرند. به‌عنوان مثال، منظر رمانتیک، رابطه‌ی صمیمانه با زمین را تشویق می کند، جایی که سکونت،  شکل 
پناهگاه در جنگل را به خود می گیرد. درحالی که کویر به نظر می رسد به عنوان چارچوب طبیعی برای پیام وحدتی 
که توسط ادیانی مانند اسلام اعلام شده، عمل می کند. منظر کلاسیک همچون وضعیت بینابینی به نظر می آید که 
نظمی معنادار ایجاد می کند و »همبستگی انسانی« را پرورش می دهد که در آن فرد نه جذب کلیت[نظم کیهانی] 
می شود و نه مجبور به جستجوی مخفیگاه خصوصی خود [دنیای رمانتیک ]است. بر این اساس، منظر کلاسیک 
امکانی را برای »گردآورنده‌ی واقعی«، یا به عبارتی سکونت در معنای هایدگری  ارائه می دهد، و به‌طور شگرفی 

بازتاب ایده‌های هایدگر درباره‌ی معبد یونانی به‌عنوان فرم ایده‌آل است.1
این سه نوع منظر، »کهن الگوهایی« را شکل می دهند که همیشه خود را به شکل «خالص »از نمونه‌های ذکر شده 
نشان نمی دهند، بلکه گاهی منجر به مناظر «پیچیده »می شوند، به این معنا  که مناظر مرکب مانند ناپل یا ونیز، یا 
براندنبورگ2 که در آن «امتداد بین تالاب شنی و آسمان کم ارتفاع و خاکستری فشرده می شود و منظری را ایجاد 

می کند که به نظر می آید با ریتم یکنواخت و بی نشاط سربازان در حال رژه اشباع شده‌است.«3
همان رویکرد تقلیل دهنده‌ای که برای دسته‌بندی مناظر مختلف دنبال شد، برای طبقه‌بندی مکان »انسان-ساخت«، 
یعنی معماری، به »معماری رمانتیک«، »معماری کیهانی« و »معماری کلاسیک« نیز مورد استفاده قرارگرفت. درحالی 
که معماری کلاسیک به راحتی خود را برای طبقه‌بندی عرضه می کند و از نظر تاریخی شناخته شده‌است، توجه به 
خوانش انتخابی نویسنده درمورد سایر دسته‌بندی ها که از  جبر جغرافیایی مشابه و تحمیل شده در منظر ناشی می شود 
باعث تعجب است. بنابراین، »معماری رمانتیک« نشان دهنده‌ی سبک یا دوره‌ی خاصی نیست، بلکه معماری »متمایز 
با تعدد و تنوع«، »غیرمنطقی و ذهنی«، »فانتزی و اسرارآمیز، اما در عین حال صمیمی و بهت آلود« است.4 این تعریف 
غیرمعمول، نمونه‌های متفاوتی را گرد هم می آورد، از شهرهای قرون وسطایی آلمان تا معماری بومی نروژ، که تا 
کارهای گی مار 5 و آلتو که در زمانه‌ی ما بسط می یابد. در همین راستا، معماری کیهانی در مورد آثاری به‌ کار می رود که 

»یکنواختی و نظم مطلق« در آن مشخص می شود و ظاهراًً بهترین تجلی خود را در معماری اسلامی می یابد.6

تصویر6. یکی از موارد مورد توجه شولتز، شهر پراگ

فصول بعدی به مطالعه‌ی برگزیده از سه محیط اختصاص یافته‌است. مطالعه‌ای که درواقع به چیزی بین راهنمای سفر 
و بررسی معماری شهرهای پراگ، خارطوم و رم تبدیل شده‌است. درحالی که پراگ با حسی رمانتیک از رمز و راز  
توسط رمان های کافکا تأیید می شود میراث معماری غنی و متنوع آن مورد حمایت قرار می گیرد، خارطوم «کیهانی 
1  Norberg-Schulz, 1980 [46]
2  Brandenburg
3  Norberg-Schulz, 1980 [47]
4  Norberg-Schulz, 1980 [68-69]
5  Guimard
6  Norberg-Schulz, 1980 [71-73]



17 

ری
ما

مع
ر 

ز د
ولت

 ش
رگ

ورب
ن ن

ستی
ری

ه ک
سان

شنا
دار

دی
ب پ

تو
مک

ر 
آثا

ر 
ی ب

ور
مر

»احساس مقابلی از منظر  بی انتهایی را ارائه می دهد که با حرکت خورشید و رود نیل تعریف شده‌است. درحالی که رم 
احتمالًاً برای نشان دادن مورد سوم انتخاب شده‌است. با بررسی دقیق تر به‌نظر می رسد که روح مکان آن از هر تعریف 

دقیقی گریزان است، بنابراین به‌عنوان یک مورد «پیچیده »ظاهر می شود که«  همه چیز را شامل شده‌ است«.
فصل آخر کتاب به بحث «فقدان مکان» در جهان معاصر اختصاص دارد. این در اصل، دومین تز کتاب است و 
پروژه زیربنایی نوربرگ-شولتز را ارائه می کند، که تفاوتی با نظریه‌پردازان دیگر که درگیر شرایط شهری در حال 
فروپاشی در سراسر جهان بودند، ندارد. در اینجا نوربرگ شولتز ارزیابی عملی از مسئله را از تخریب »بافت شهری 
»تا فقدان شخصیت و مکان ارائه کرده‌است. با این حال، یک بار دیگر، رویکرد مسالمت آمیز او[ یا حتی ممکن 
است بگوییم «کاتولیک ]»این موضوع را حل نشده رها کرده‌، و هیچ موضع قاطعی در این مورد اتخاذ نکرده‌است. 
درحالی که نمونه‌هایی که همراه با متن امده‌، شامل مرکز فدرال در شیکاگو توسط میس ون در روهه و شهر سبز1 اثر 
لوکوربوزیه را به‌عنوان مثال هایی از این شهرسازی ناقص نشان می دهد. متن بیشتر شبیه توجیه جنبش مدرن است 
که سعی در دادن فرم های جدید به »روح جدید« دارد که بازتاب جدید روح مکان، با هدف کمک به مردم برای 
»بازیابی هستی واقعی و معنادار« است. نویسنده تا جایی پیش رفت که نشان داد برخی از مانیفست های متقدم، 
مانند شیء گرایی جدید2، عملًاً به معنای »بازگشت به چیزها» به جای »خرد گرایی جدید« 3 است.4 این »بازگشت 
به چیزها« در برخی از شاهکارهای معماری مدرن، مانند، ویلا ساوای 5 و هاوس توگندات6 نشان داده که با وجود 
به سمت  تنها زمانی  برآورده می کند.  را  آزادی و هویت  برای  انسان مدرن  »فقدان جوهر و حضور«، جستجوی 
بعد شهری می رویم که معماری مدرن توان »گردآوردن« و ایجاد محیط های معنادار را نداشته  باشد.7 نوربرگ-

شولتز به‌عنوان توجیه جنبش مدرن و تأیید نظریات استادش گیدیون  به این نتیجه رسید که پایه‌های اساسی جنبش 
مدرن«عمیقاًً معنادار بوده» و تنها به دست برخی مقلدان، این جنبش اهداف خود را از دست  داده‌ است. این اهداف 
مجدداًً در مرحله‌ی دوم آشکار می شود زمانی که پیشنهاد »فردیت بخشیدن به ساختمان  ها و مکان ها، باتوجه به 
فضا و شخصیت« را می دهد. همانطور که در آثار آلتو، آثار متأخر لوکوربوزیه، و مهم تر از همه در آثار لوئی کان که 
توصیفات شاعرانه‌اش نزدیک به توصیف هایدگر است، به وضوح مشهوداست.8 نسل سوم معماران به رهبری 
اوتزون9، پیتیلا10، استرلینگ11 و بوفیل12به نظر می رسد در مسیر صحیحی از معماری قرارگرفتند که بازیابی مکان 

را عینیت می بخشد.13

مفهوم سکونت
مفهوم سکونت، بخش سوم از سه‌گانه ی پدیدارشناختی نوربرگ-شولتز را تشکیل می دهد که همچنان متکی به 
چارچوب مطالعات نشانه‌شناختی و رفتارگرایانه است. نوربرگ-شولتز در این اثر مستقیماًً به موضوع »سکونت« 
»معماری  به سوی  فرعی  عنوان  با  اینجا،  در  اشاره‌ شد.  آن  به  هایدگر  مشهور  مقاله‌ی  در  مفهومی که  پرداخته، 

تمثیلی«14 مورد اشاره قرار می گیرد.15
1  Green city
2  Neue Sachlichkeit
3  Pragmatic
4  Norberg-Schulz, 1980 [191-192]
5  Villa Savoye
6  Haus Tugendhat
7  Norberg-Schulz, 1980 [194-195]
8  Norberg-Schulz, 1980 [195-198]
9  Utzon
10 Pietila
11 Stirling
12 Bofill 
13 Norberg-Schulz, 1980 [198-200]
14 Figurative architecture
15 Christian Norberg-Schulz. The concept of dwelling: On the way to figurative architecture. NY: Rizzoli, 1985. 
Again, the original publication came out one year before in Italian, under Electa.



18 

14
02

ن 
ستا

تاب
و 

ر 
ها

/ ب
م 

نج
ه پ

مار
 ش

م /
سو

ره 
دو

تصویر7. تصویر جلد مفهوم سکونت

نویسنده پیش فرض اصلی کتاب را در پیشگفتار، کشف مجدد »سکونت« در کلیت جامع آن اعلام می  کند که منجر 
به غلبه‌ی نهایی بر کارکردگرایی و بازگشت به معماری تمثیلی می شود.1 نکته‌ی اصلی این اثر برگرفته از داستان 
نروژی کنوت2 ]هامسون[ جوانی است که از طریق نوعی مکاشفه معنوی، حضور خود در جنگل را به‌عنوان جنبه‌ی 
تداعی کننده‌ی  و  مقدمه  این  با  مزرعه، همراه  و یک  نروژی  از جنگل  دو تصویر  اساسی وجود خود می شناسد. 

سکونت به‌عنوان بازگشت به مبدا است.3
مفهوم سکونت در مطالعه‌ای ساختارمند از طرح کلی به بسط مفهوم، از سطح کلان سکونتگاه تا خانه‌ی شخصی، 
با گذر از »شیوه‌های« واسطه‌ی سکونت، فضای شهری و نهادی و حول دو »جنبه« همانندسازی و جهت گیری 
سازماندهی شده‌است. نقل قول های مختلفی از هایدگر، هوسرل و مرلوپونتی با متن آمیخته شده‌ تا رنگ و بویی 
»پدیدارشناسانه« به یک اثر ساختارگرایانه بدهد که همچنان بر همان مفاهیم مشتق  از روانشناسی گشتالت4، کوین 
لینچ5، و اثر میرچا الیاده6 در اسطوره‌شناسی، استوار  است. او با تمرکز بر بنیان گذاری »زبان« معماری، به مرحله‌ی 
اولیه نیات در معماری، که با کشف اخیر خود در پدیدارشناسی درآمیخته  شده، بازگشت. بنابراین، نویسنده در 
این اثر، چهار مقوله‌ی سکونت را تحت قالب ساختارگرایانه »مورفولوژی«، »توپولوژی« و »تیپولوژی« بازنگری 

کرده‌است. این موارد، ساختار سازمان یافته‌ای را شکل می دادند که بر بعد »هستی« اعمال شده‌است:

در _جهان_بودگی انسان ساختاریافته  است و این ساختار، به‌واسطۀ معماری حفظ می شود و نمایان می گردد.

و در ادامه:7

بنابراین، معنای یک اثر معماری عبارت است  از گردآوردن جهان به حس معمول عمومی، به حس 
ویژه‌ی محلی، به حس زمانمند تاریخی و در نهایت، به‌عنوان چیزی که به‌مثابه‌ی نمایش تمثیلی از 

شیوه‌ی سکونت میان زمین و آسمان است.8

1  نوربــرگ شــولتز در مقــاله‌ای جداگانــه بــا عنــوان »بــه ســوی معمــاری تمثیــلی« تفســیر خــود را از »تصویــر« روشــن می کنــد و از ایــن مفهــوم بــرای حمایــت 
از پروژه‌هــای اخیــر پست مدرنیســتی توســط ونتــوری، گریــوز و بوتــا و دیگــران اســتفاده می کنــد. بــه بخــش »بــه ســوی معمــاری تمثیــلی« در کتــاب کریســتین 

نوربرگ-شــولتز، معمــاری: معنــا و مکان، نیویــورک: الکتا/ریــزولی، 1988 ]233-245[ رجــوع کنیــد.
2  Knut
3  Norberg-Schulz, 1985 [9-12]
4  Gestalt
5  Kevin Lynch
6  Mircea Eliade
7  Norberg-Schulz, 1985 [29]
8  Norberg-Schulz, 1985 [30]



19 

ری
ما

مع
ر 

ز د
ولت

 ش
رگ

ورب
ن ن

ستی
ری

ه ک
سان

شنا
دار

دی
ب پ

تو
مک

ر 
آثا

ر 
ی ب

ور
مر

تصویر8. خانه‌ی هیل اثر مکینتاش

یک بار دیگر،گزینش نمونه‌های »خاص« از سکونت در سطح خانه‌ی شخصی، تفسیر گزینشی نویسنده را به‌خوبی 
آشکار می کند. اولین نمونه‌ای که به آن اشاره‌شده خانه‌ی هیل1 اثر مکینتاش بود که به‌دلیل انجام رسالت سکونت، 
یعنی »آشکارکردن جهان نه به مثابه‌ی ماهیت، بلکه به‌عنوان حضور در ماده و رنگ، توپوگرافی و پوشش گیاهی، 

فصول و آب و هوا، مورد تمجید قرار گرفت«.2 

تصویر9. مجموعه‌ی هویتراسک سارینن فنلاند

اشاره‌شده توسط هایدگر که در کشورهای  انواع سکونت  به‌ویژه  بومی  به معماری  نویسنده‌  از خانه‌ی هیل،  پس 
شمال اروپا از آلمان تا سوئیس، هلند و دانمارک متداول است، پرداخته‌است. علاوه‌  بر این، مجموعه‌ی هویتراسک 
سارینن3، خانه‌ی بهرنس4 در دارمشتات5 ، کاخ استوکله هافمن6 و خانه‌های مختلف فرانک لوید رایت7 که کمترین 
اشتراکات و تشابهات را با یکدیگر دارند، به‌عنوان نمونه‌های خوبی از این تفسیر از سکونت مورد توجه قرارگرفت. 
با این حال، این بار، انتقاد نویسنده از »خانه‌ی مدرن« صریح تر صورت گرفت و ناکامی آن را در دستیابی به راهکار 
رضایت بخش برای مسئله‌ی سکونت دانست، چرا که ]خانه‌ی مدرن[ فاقد »کیفیت تمثیلی« بود: ]در واقع[ شبیه 
یک خانه نبود. از این رو، آنچه مشکل به‌نظر می رسد صرفاًً ناتوانی خانه‌ی مدرن در تشابهش به یک خانه است و 
نه عدم توانایی انسان مدرن در سکنی گزیدن، همانطور که هایدگر به آن اشاره کرده  بود. نوربرگ-شولتز در اینجا 
ابراز امیدواری کرد که احیای این کیفیت تمثیلی، همانطور که در بسیاری از پروژه‌های پست مدرن مشهود است، 

1  Hill House
2  Norberg-Schulz, 1985 [89]
3  Saarinen’s Hvittrask complex
4  Behren’s house
5  Darmstadt
6  Hoffmann›s Palais Stoclet
7  Frank Lloyd Wright



20 

14
02

ن 
ستا

تاب
و 

ر 
ها

/ ب
م 

نج
ه پ

مار
 ش

م /
سو

ره 
دو

مجددا سکونت را ممکن خواهدکرد.1 علی رغم توصیه‌ی محتاطانه در برابر سقوط به التقاط گرایی، کتاب با یک 
نکته‌ی خوش بینانه به پایان می رسد و آن این است که بازیابی کیفیت استعاری که در آن پدیدارشناسی، نقش اصلی 
را به‌عنوان کاتالیزور برای کشف مجدد بعد شاعرانه در معماری ایفا می کند، منجر به احیای سکونت خواهد شد.2

نتیجه‌گیری
درطول دهه‌ی ۱۹۸۰ آثار نظری نوربرگ-شولتز علی رغم انتشار گسترده و به جز مرور معمول کتاب ها که عموماًً 
از  تفسیر  اینگونه  علیه  حمله  شدیدترین  حال،  این  با  بود.3  برخوردار  مختصری  نقد  از  می شد،  ارزیابی  مثبت 
از سوی ماسیمو کاچیاری4 و غیرمستقیم در مقاله‌ای‌ هشداردهنده‌ صورت‌ گرفت که تفسیرهای  پدیدارشناسی، 
قرارمی داد.5  انتقاد  مورد  را  ظهوریافته  بود،  میلادی  هفتاد  دهه‌ی  در  هایدگر که  مفهوم سکونت‌  از  ساده‌لوحانه 
کاچیاری از مقاله‌ی هایدگر، »عدم امکان سکونت« نسبت به تمایل به بازگشت نوستالژیک به شرایط پیشامدرن 

سکونت را خوانش کرد: 
از نظر هایدگر، نوستالژی وجود ندارد. برعکس، او گفتمانی که متکی بر هرگونه نگرش »نوستالژیک« است دگرگون 

می کند، منطقش را آشکار می سازد و بر فاصله‌ی حل نشدنی آن با وضعیت کنونی شدیدا تأکید می کند.6 
خوانش کاچیاری از این »عدم امکان سکونت« در دیدگاه هایدگر را، نمی توان جدا از پروژه‌ی تاریخی مدرنیته درک 
کرد. هیلده هاین7 به تقابل بین این دو موضع ایدئولوژیک اشاره  کرد که آن ها را اتوپیا-نوستالژیک و رادیکال- 
انتقادی نامید که اولی توسط کریستین نوربرگ-شولتز و دومی توسط ماسیمو کاچیاری بازنمایی  می شوند. هاین 
در این تقابل، کاستی های هر دو موضع را به‌رسمیت شناخت، یکی به‌دلیل تقلیل ساده‌گرایانه‌ی مسئله به سؤال 
از فرم معمارانه، و دیگری به‌دلیل آمیختگی اش با شرایط اضطراب به‌عنوان یک اصل مولد.8 با این حال، هاین در 
آنچه به‌نظر می رسد تأییدی بر تفسیر نوربرگ-شولتز از هایدگر باشد، نیز خوانش مقاله‌ی هایدگر درمورد سکونت 
به‌عنوان تأیید نفی و عدم امکان سکونت را دشوار قلمداد کرد، درحالی که در واقعیت نگرش نوستالژیک به سوی 

فقدان سکونت را به‌طور ضمنی در بر داشت.
از پدیدارشناسی که از یک سو به عنوان  انتقاد به‌ تفسیر تقلیل دهنده‌اش  از  البته این موضوع، نوربرگ شولتز را 
بهانه‌ای برای بازگشت به معماری بومی و از سوی دیگر برای دفاع از پست مدرنیسم مورد استفاده قرار می گرفت، 
مبرا نمی کند. علاوه  بر این، نوربرگ-شولتز به نظر نمی رسد که هرگز فراتر از سطح رفته باشد و خود را با خواندن 
آثار متأخر هایدگر بدون تلاش برای بررسی برخی از مباحث مسئله‌ساز که توسط منتقدان پدیدارشناسی معماری 
مطرح شد قانع می کند. او در آخرین اثر منتشرشدۀ خود معماری: حضور، زبان، مکان بار دیگر مفاهیم مختلف 
از ساختارگرایی گرفته تا پدیدارشناسی را در یک اثر ترکیبی دیگر گردهم‌ می آورد که مجددا تلاشی برای ارائه‌ی 

گزارشی »جامع« از معماری از همه دوره‌ها و مناطق است.9 
انعکاس تأملات متأخر هایدگر درمورد هنر و معماری، و چرخش اسطوره‌ای که او در پیش گرفت نیز ممکن است 
تا حدی مسئول این برداشت نادرست از رویکرد پدیدارشناختی در معماری باشد که نمی توان آن را به ترجیح سبک 
یا دوره‌ای خاص و حتی به مفهومی واحد مانند سکونت تقلیل داد. توسعه‌های بعدی در معماری و اقتباس‌ از 

1  Norberg-Schulz, 1985 [110]. 
قابــل توجــه اســت کــه بــرای نشــان دادن »کیفیــت تمثیــلی« از دو ترســیم اســتفاده شــده اســت: اولی ترســیم لــوئی کان، دومی مــایکل گریــوز بــا عنــوان »بــه 

ســوی معمــاری تمثیــلی«. ]صــص 132، 134[
2  Norberg-Schulz, 1985 [135]
3  See for instance Harris N. Forusz’s review of Genius Loci in JAE, v. 34, n.3, Spring 1981 [32-33]
4  Massimo Cacciari
5  Massimo Cacciari. “Eupalinos or Architecture” in Oppositions 21, MIT, 1980 [106-116].

ــه در  ــوان Architettura contemporanea ک ــا عن ــو ب ــوری و دال ک ــر تاف ــر اث ــروری ب ــوان م ــاری به‌عن ــط کاچی ــه توس ــن مقال ــه ای ــت ک ــه اس ــل توج قاب
ــت. ــت و روح مکان اس ــوم سکون ــنی مفه ــولتز، یع ــلی نوربرگ-ش ــار اص ــر آث ــدم ب ــه مق ــن مقال ــن ای ــت. بنابرای ــده اس ــته ش ــده، نوش ــر ش 1976منتش

6  Cacciari, 1980 [107]
7  Hilde Heynen
8  Hilde Heynen. Architecture and Modernity. MIT Press, 1999 [18-25]
9  Christian Norberg-Schulz. Architecture: Presence, Language, Place. Milan: Skira, 2000



21 

ری
ما

مع
ر 

ز د
ولت

 ش
رگ

ورب
ن ن

ستی
ری

ه ک
سان

شنا
دار

دی
ب پ

تو
مک

ر 
آثا

ر 
ی ب

ور
مر

واژه‌ی »تمثیلی« به‌واقع نشان داده که »بحران ابژه« که تافوری1 از آن صحبت می کند، به‌سادگی با چنین اقداماتی 
قابل حل نیست. باید دید که آیا دیگر پروژه‌های پدیدارشناختی در معماری، در حل وضعیت مسئله‌ساز معماری 
در چارچوب سیستم اقتصادی کنونی و بازگرداندن اهمیت کامل آن به‌عنوان یک فعل زیبایی شناختی به معماری 

موفق خواهند بود یا خیر.

فهرست منابع
Bollnow, Otto F. (1963) Mensch und Raum, Kohlhammer Verlag, Stuttgart.

Cacciari, Massimo (1980) «Eupalinos or Architecture», Oppositions, No. 21, MIT, pp. 106–116.

Forusz, Harris N. (1981) «Review of Genius Loci», Journal of Architectural Education (JAE), Vol. 34, No. 
3, Spring, pp. 32–33.

Heidegger, Martin (1971) Poetry, Language, Thought, Harper & Row, New York.

Moran, Dermot (2000) Introduction to Phenomenology, Routledge, London.

Norberg-Schulz, Christian (1965) Intentions in Architecture, MIT Press, Cambridge.

Norberg-Schulz, Christian (1971) Existence, Space and Architecture, Praeger, New York.

Norberg-Schulz, Christian (1980) Genius Loci: Towards a Phenomenology of Architecture, Rizzoli, 
New York.

Norberg-Schulz, Christian (1985) The Concept of Dwelling: On the Way to Figurative Architecture, 
Rizzoli, New York.

Norberg-Schulz, Christian (2000) Architecture: Presence, Language, Place, Skira, Milan.

Norberg-Schulz, Christian (1988) Architecture: Meaning and Place, Electa/Rizzoli, New York.

Norberg-Schulz, Christian (1983) «Heidegger’s Thinking on Architecture», Perspecta, Vol. 20, pp. 61–80.

Otero-Pailos, Jorge (2007) «Photo[historio]graphy: Christian Norberg-Schulz’s Demotion of Textual 
History», Journal of the Society of Architectural Historians, Vol. 66, No. 2, pp. 220–241.

	

1 Tafuri


